
57
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Resumen del artículo

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente 
llamamos realidad: reflexiones desde las sociologías 
fenomenológica y constructivista

The Process of Conferring Meaning to What We Socially 
Call Reality: Reflections from Phenomenological and 
Constructivist Sociologies

Pablo Salvador Venegas de Luca
Docente-investigador ater Université Polytechnique Hauts-de-France, 
Valenciennes, Francia
pablovenegasd@gmail.com

 https://orcid.org/0009-0009-6726-5082
Doctor en Sociología del Arte y la Cultura de la Université Grenoble-Alpes

Recibido: 6 de septiembre de 2024
Aprobado: 21 de mayo de 2025

Resumen

¿Cómo conferimos socialmente sentido a aquello que llamamos la realidad? 

En este artículo se propone una descripción teórica de algunos elementos 

y mecanismos fundamentales del proceso social a través del cual los suje-

tos-actores ordinarios asignan y atribuyen un sentido y una significación 

social a lo que ellos designan como la realidad. A través de un enfoque teó-

rico-conceptual propio a las sociologías fenomenológica y constructivista 

y más específicamente mediante la noción de mundo de la vida cotidiana, 

se describirán los diversos dispositivos que articulan la aprehensión y cons-

trucción significativa de este mundo de significados socialmente elaborados 

y transmitidos que constituyen nuestra experiencia social de lo real.

Palabras clave:  
realidad, sentido, mundo de 

la vida cotidiana, sociología 

fenomenológica, sociología 

constructivista.

https://orcid.org/0009-0009-6726-5082
https://orcid.org/0000-0002-1660-2327


58
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

Abstract

How do we socially confer meaning to what we call reality? This article 

proposes a theoretical description of some fundamental elements and 

mechanisms of the social process through which ordinary subject-

actors assign and attribute meaning and social significance to what they 

designate as reality. Through a theoretical-conceptual approach specific 

to phenomenological and constructivist sociologies, and more specifically 

through the notion of the world of everyday life, the various devices that 

articulate the apprehension and meaningful construction of this world of 

socially elaborated and transmitted meanings that constitute our social 

experience of the real, will be described.

Keywords:  
reality, meaning, 

world of everyday life, 

phenomenological sociology, 

Constructivist sociology.



59
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Pablo Salvador Venegas de Luca
Docente-investigador ater Université Polytechnique Hauts-de-France, 
Valenciennes, Francia

Introducción

¿Cómo conferimos, socialmente, sentido y significado a aquello que 

llamamos la realidad? Ante esta gigantesca pregunta, uno podría esperar 

naturalmente una respuesta proporcional a la magnitud teórico-práctica 

de esta interrogante. Sin embargo, cualquier posible respuesta a esta 

cuestión dependerá, obviamente, del enfoque teórico que usemos para 

responderla. En este sentido, a través de un enfoque teórico que se 

articula fundamentalmente a partir de ciertos elementos propios de la 

protosociología fenomenológico-comprensiva1* de Alfred Schütz2 y ciertos 

conceptos de la sociología constructivo-fenomenológica3* de Peter Berger 

y Thomas Luckmann,4 emprendemos en este artículo la descripción del 

proceso de constitución significativa del mundo de la vida cotidiana, un 

“mundo de significados socialmente elaborados y transmitidos”5 que los 

sujetos-actores designan como la realidad. En otras palabras, describiremos 

socio-fenomenológicamente –de manera teórica– algunos aspectos del 

proceso a través del cual los sujetos-actores ordinarios asignan y atribuyen un 

sentido y una significación social –y por lo tanto aprehenden y construyen 

significativamente– a lo que ellos designan como la realidad, esa realidad 

que comparten cotidianamente,6* que aprehenden de manera evidente y 

obvia, que nos sería común a todos y que podríamos designar como nuestra 

realidad significativamente social.

El concepto clave y pivote en torno al cual se articulará el desarrollo 

argumentativo de este artículo será el de mundo de la vida cotidiana. Esta noción, 

este mundo –que se presentaría ante todo como una realidad interpretada 

por los actores– designaría, según Alfred Schütz, el lugar del despliegue del 

sentido común y el lugar de las exigencias pragmáticas de lo cotidiano, lo 

que a sus ojos lo haría nuestra realidad primordial. En este sentido, nuestro 

2	 Alfred Schütz, Le chercheur et 
le quotidien (París: Méridiens 
Klincksieck, 2008).

4	 Peter Berger y Thomas Luck-
mann, La construction sociale de la 
réalité (París: Armand Colin, 
2010).

5	 Nathalie Zaccaï-Reynners, Le 
monde de la vie. 2. Schütz et Mead 
(París: Les Éditions du Cerf: 
1996), 41.

*	 Véanse al final del documento 
las notas con asterisco (o 
cliqueando sobre ellas).



60
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

artículo se articulará de la siguiente manera: comenzaremos describiendo 

la dimensión social y evidente del proceso por el cual los sujetos actores 

otorgan un sentido –y una significación– a esta realidad del mundo de 

la vida cotidiana, ello a través de las nociones de intersubjetividad y tipicidad. 

Luego, describiremos el papel del lenguaje en el proceso de transmisión 

y tipificación de los significados sociales –de los conocimientos– en el 

contexto del mundo de la vida cotidiana. Posteriormente, analizaremos 

la dimensión temporal en este último, enfocándonos en la incidencia de 

la temporalidad socialmente producida del mundo de la vida cotidiana 

en el proceso de objetivación del sentido de éste para los sujetos-actores. 

Finalmente, describiremos cómo la objetividad –comprendida como orden 

de sentido compartido– que este mundo de la vida cotidiana posee para los 

sujetos-actores, haciendo que ellos lo designen como la realidad, puede ser 

explicada mediante una dialéctica social donde un “doble movimiento de 

interiorización del exterior y de exteriorización del interior”7 –a nivel de 

conocimientos intersubjetivos y sociales– permitiría una interiorización del 

sentido del mundo de la vida cotidiana que haría que los sujetos-actores lo 

aprehendan como una evidencia indiscutible, como un mundo presupuesto 

(pre-dado), lo cual explicamos –entre otros– mediante las nociones de 

institucionalización, legitimación e inteligibilidad.

Argumentación

La realidad son los otros: La evidencia del mundo de la vida cotidiana. 
Entre intersubjetividad y tipicidad

En el mundo de la vida cotidiana, el uso corriente de la palabra realidad nos 

remite en primer lugar a lo que los actores –en su “actitud natural”–8* llaman 

cosas concretas, es decir, al mundo que nos rodea y que se puede aprehender a 

través de los diferentes órganos de nuestra sensibilidad. En este sentido, en 

la “actitud natural”9* del mundo de la vida cotidiana, nos parecería evidente 

que la realidad sería aquella que nos es dada por nuestras sensaciones 

7	 Phillipe Corcuff, Les nouvelles 
sociologies (París: Armand Colin, 
2009), 17.



61
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

corporales, una realidad factual –una realidad vista, oída o tocada– donde “los 

objetos sensibles constituyen [...] nuestras realidades o la prueba de nuestras 

realidades”,10 dado que las percepciones serían consideradas como copias 

perfectas de lo que preexistiría a cualquier versión subjetiva, poseyendo así 

una existencia fuera de nosotros, que estaría ahí independientemente de la 

mirada que pongamos sobre ella.

En el contexto del mundo de la vida cotidiana, de la misma manera 

que supongo como evidente que la realidad es la que me es dada a través 

de mis sentidos, lo que Schütz designa como “una tensión específica de la 

conciencia”11* teniendo un “acento de realidad”12* propio del mundo de 

la vida cotidiana, también supongo como indiscutible que mis semejantes 

–“Alter Ego”–13* poseerían la misma percepción del mundo que yo. La 

certeza –propia de la actitud natural– de que lo que percibimos poseería una 

existencia objetiva independiente de nosotros mismos se basaría en el hecho 

de que un mismo objeto, evento o estado de cosas (en adelante, oee) sería percibido 

como tal por mis semejantes. Esta evidencia, esta sensación de realidad sería 

uno de los fundamentos del “sentido común”14* en virtud del cual mis 

cinco sentidos personales se generalizarían hacia mis semejantes, hacia un 

mundo compartido con Otros, un mundo intersubjetivo que operaría una 

confirmación social de mi experiencia individual del mundo.

Tratándose de un mundo que comparto –en cuanto Ego– con Otros que 

pueden actuar sobre mí tanto como yo sobre ellos y, por tanto, interactuar 

comprendiendo mutuamente el sentido de nuestras acciones, esta realidad 

del mundo de la vida cotidiana tendría como atributo primordial e 

inmanente la intersubjetividad. A través de esta última, cada actor podría 

adivinar en el otro un otro sí mismo15* y, así, presuponer la subjetividad del 

otro y comunicarse con él. En este sentido, Schütz propondría que el actor 

supondría una “reciprocidad de perspectivas”16* con sus semejantes, lo que 

el filósofo inglés Peter Winch –por su parte– explicaría a través de su noción 

de inteligibilidad.17 Esta convergencia de perspectivas que marcaría el carácter 

social de la estructura del mundo de la vida cotidiana de cada uno sería el 

fruto de una doble idealización hecha por los actores. La primera propondría 

10	 Stéphan Galetic, “Théorie et 
pratique chez William James”, 
Bulletin d’Analyse Phénoménologique 
iv, núm. 3 (2008): 73.

17	 Peter Winch, L’Idée d’une science 
sociale et sa relation à la philosophie 
(París: Gallimard, 2009).



62
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

que en el marco de las rutinas cotidianas sería permitido proponer una 

“intercambiabilidad de los puntos de vista”18* donde si se permutan los 

lugares entre Ego y Alter, ambos podrían tener acceso al mismo ángulo de 

vista y perspectiva del otro. En otras palabras, a través de esta idealización, 

la singularidad –propia de una biografía única y de una situación espacial 

particular del actor– sería reducida, permitiendo así que el mundo sea 

aprehendido en razón de una misma tipicidad. La segunda idealización 

residiría en la “congruencia de los sistemas de pertinencia”,19* proponiendo 

que las diferencias biográficas entre Ego y Alter no tendrían una incidencia 

notable en la aprehensión y comprensión de los oee. Esto implicaría que en 

sus respectivos proyectos prácticos, Ego y Alter –conscientes de sus diferencias 

biográficas– actuarían y se comprenderían como si experimentaran el 

mundo de la vida cotidiana de manera empíricamente idéntica. Dicho en 

otras palabras, supondremos que interpretamos el mundo, y los oee, todos 

de la misma manera.

A través de estas dos idealizaciones que harían posible el hecho de 

que tengamos una reciprocidad de perspectivas, “sé que existe una 

correspondencia entre mis significados y sus significados en este mundo 

que compartimos el sentido común de su realidad”,20 dado que toda la 

estructura intersubjetiva del mundo de la vida cotidiana descansaría sobre 

construcciones comunes y tipificadas que compartiríamos y asumiríamos 

como mundo presupuesto (pre-dado). Como nos propone Schütz al 

respecto: “El hecho de que los individuos puedan adquirir un mundo de 

la vida lingüísticamente formado –es decir, social– como base de su visión 

del mundo, se basa en la tesis general de la reciprocidad de perspectivas”.21

El que tengamos una comprensión mutua y recíproca de nuestro 

mundo de la vida cotidiana sería la expresión, según Peter Winch, de 

fenómenos en los que se comparte la inteligibilidad, es decir, maneras en 

que los actores harían emerger unos para otros una comprensión común 

del mundo y de los cursos de acción en los que están comprometidos.22 

Esto se explicaría por el hecho de que la realidad –en el marco del mundo 

de la vida cotidiana– se manifestaría a nosotros en y por la convergencia de 

20	 Berger y Luckmann, La construc-
tion, 77.

21	 Schütz y Luckmann, Las estruc-
turas, 89.

22	 Winch, L’Idée .



63
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

perspectivas que poseeríamos sobre ésta y, por tanto, por formas de compartir 

la inteligibilidad que tendríamos de los oee sobre la realidad. En este sentido, 

el hecho de compartir una perspectiva común del mundo –y por tanto de lo 

real– implicaría orientarse hacia procedimientos obligatorios de adecuación 

a éste, los cuales –para funcionar– deberían ser pertinentes para todos, ya 

que la realidad no sería la realidad si no fuera implicante para todos. En este 

marco, los procesos de tipificación descritos por Schütz como mecanismos 

de generalización, estabilización y transmisión de los significados sociales 

jugarían un papel clave en los fenómenos de compartir la inteligibilidad que 

tendríamos del mundo:

[…] el mundo se experimenta desde el principio, no como una ‘confusión irisada 

y zumbante’ de datos sensoriales, ni como una colección de objetos individuales 

aislados sin relación entre sí que podrían ser sacados de su contexto, sino más bien 

como una estructuración distribuida en tipos y en relaciones típicas entre los tipos.23

Frente a la gran multiplicidad de productos y procesos que abarca el uso 

de los conceptos de tipicidad y tipificación en los textos de Schütz, evocamos 

una síntesis que el sociólogo belga Claude Javeau realiza de este término, la 

cual nos dará algunas luces sobre este proceso:

En el mundo de la vida cotidiana [...] los objetos y las personas se perciben bajo la 

forma de la tipicidad. Cada objeto o persona singular remite a un tipo que con-

centra los atributos esenciales para el uso que debemos hacer o la interacción que 

establecemos con él (dicho uso e interacción siendo, además, ellos mismos típicos). 

Este tipo nos es conocido previamente a cualquier encuentro efectivo con el objeto 

o persona tipificados. Forma parte de un repertorio adquirido por socialización.24

El mundo presupuesto lo está bajo el modo de la tipicidad. [...] Cada experiencia 

[...] la familiaridad la incluye en una unidad tipificada por condensación. Una 

experiencia nueva es primero relacionada con aquella que le parece más similar, 

a partir de la unidad típica de la cual forma parte.25

23	 Schütz, Le chercheur, 206.

24	 Schütz, Le chercheur, 184.

25	 Claude Javeau, Sociologie de la vie 
quotidienne (París: puf, 2003), 39.



64
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

Esta habituación y repetición de esquemas, que caracterizaría la compren-

sión que tendríamos sobre la realidad del mundo cotidiano, refleja la idea 

de que el mundo de la vida cotidiana se presenta al actor como un mundo 

evidente y presupuesto (dado de antemano), ofreciéndose a todos nosotros 

como un fondo de evidencias comunes y objetivas, que vivimos bajo el modo 

de la tipicidad –el concepto de tipificación siendo el proceso y el de tipicidad su pro-

ducto– y de la familiaridad. En este marco, la relación inicial que establecería 

con el mundo de la vida cotidiana sería la de la ingenuidad, donde tomaría el 

mundo y sus objetos como algo dado, es decir, sin cuestionar su existencia 

real. Desde un punto de vista psicológico, Jean Piaget nos dice al respecto:

El ser humano está inmerso desde su nacimiento en un entorno social que actúa 

sobre él al igual que el entorno físico. Más aún, en cierto sentido, que el entorno 

físico, la sociedad transforma al individuo en su estructura misma, porque no 

solo lo obliga a reconocer hechos, sino que le proporciona un sistema completa-

mente construido de signos que modifican su pensamiento, le propone nuevos 

valores y le impone una serie indefinida de obligaciones. Es evidente, por lo tanto, 

que la vida social transforma la inteligencia a través del triple intermedio del 

lenguaje (signos), del contenido de los intercambios (valores intelectuales) y de 

las reglas impuestas al pensamiento (normas colectivas lógicas o prelógicas).26

En este sentido, si trasladamos los postulados de Piaget a nuestro enfoque 

sociológico, la tipicidad y la familiaridad que experimentamos frente a este 

mundo se explicarían por el hecho de que nos enfrentamos a una realidad 

donde los oee ya han sido objetivados, y donde el orden de los significados 

no es solo intersubjetivo sino común,27* dado que los significados de nuestra 

praxis diaria ya están contenidos en él, enmarcando así nuestro actuar en 

formas preconcebidas.28* En este contexto, la realidad para el actor sería solo 

lo significativo, lo que quiere decir que lo real sería solo lo que ha sido desig-

nado como tal antes de mi llegada por un marco que me es anónimo, pre-

establecido y objetivo, pero que yo significo a través de un “acervo social 

de conocimientos”29* que me permite operar (atribuyendo un sentido y una 

26	 Jean Piaget, La psychologie de l’in-
telligence (París: Armand Colin, 
2012), 167-169.



65
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

significación) en situaciones típicas –rutinarias o de rutina– sin necesaria-

mente dominar ni su forma ni su desarrollo, pero a las cuales me adapto a 

través de procedimientos típicos adecuados a la situación. Esto no significaría, 

sin embargo, que como actores estemos completamente determinados por 

nuestro mundo de la vida cotidiana, sino simplemente que este opera como 

un trasfondo de evidencias comunes que compartimos y a partir del cual 

adaptamos –conscientemente– nuestros actos y comportamientos diarios.

El hecho de que –en la actitud natural– asumamos el mundo cotidiano 

como algo natural e indudable, casi como un hecho objetivo, lleva a Schütz a 

decir que el actor opera –como el fenomenólogo–30* una especie de epojé. Sin 

embargo, esta última opera al revés –o en contra– de la epojé fenomenológica, 

ya que la pone entre paréntesis:

Podríamos aventurarnos a sugerir que el hombre en la actitud natural tam-

bién utiliza una epojé específica, que por supuesto es completamente dife-

rente de la del fenomenólogo. No suspende su creencia en el mundo exterior 

y en sus objetos, sino que, por el contrario, suspende toda duda sobre su 

existencia. Lo que pone entre paréntesis es la duda de que el mundo y sus 

objetos puedan ser algo diferente de lo que parecen. Proponemos llamar a 

esta epojé la epojé de la actitud natural.31

Esta especie de epojé de la epojé, utilizada por el actor en la mayoría de 

las ocasiones de la vida cotidiana, no reflejaría una falta de conocimiento 

–o absoluta ingenuidad– por parte del actor al vislumbrar la posibilidad 

de cuestionar la realidad de este mundo. Esta epojé específica expresaría el 

hecho de que las acciones e interacciones que realizamos no necesitan tener 

un conocimiento –o saber– detallado y absoluto de los oee del mundo para 

poder operar dentro de la vida cotidiana. Esto se debe a que nuestras acciones 

en la vida cotidiana se caracterizan por su pragmatismo, es decir, por operar 

mediante conocimientos estrictamente pragmáticos (también llamados 

conocimientos-receta) sobre un mundo que nos parece hecho de prácticas típicas 

y rutinarias, aparentemente evidentes. Sobre este tema, Schütz escribe:

31	 Schütz, Le chercheur, 127.



66
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

 

En su vida cotidiana, el hombre se interesa solo parcialmente –nos arriesgaríamos 

a decir excepcionalmente– por la claridad de su conocimiento, es decir, arrojar luz 

total sobre las relaciones entre los elementos de su mundo así como los principios 

generales que regulan esas relaciones. Está satisfecho con que un servicio telefónico 

en funcionamiento esté a su disposición y, normalmente, no pregunta por los deta-

lles del funcionamiento del aparato ni por las leyes físicas que lo hacen posible […]. 

Que el metro funcione mañana, como de costumbre, es para él una certeza que es 

casi del mismo orden de verosimilitud que la salida del sol ese mismo día siguiente.32

Mundo de la vida cotidiana y acervo social de conocimientos

Para lograr simplificar la complejidad inherente a lo real, haciendo que el mundo 

sea obvio y evidente para todos nosotros, los actores sociales deben contar con 

un conjunto de herramientas que les permita descifrar este mundo, así como 

con una estructura previa que les permita comunicar estos conocimientos. En 

este sentido, en el marco de su vida cotidiana, el actor adquiere a través del 

proceso de múltiples socializaciones33* sucesivas un acervo social de 

conocimientos que le sirve para interpretar sus experiencias pasadas y presentes, 

así como anticipar las futuras, mediante un esquema de interpretación que le 

proporciona herramientas –tanto en términos de contenidos como de formas de 

implementarlos– para abordar las situaciones a las que ha estado, está o estará 

enfrentado.34* Para profundizar en el concepto schütziano de acervo social de 

conocimientos35* y comprender su lugar en el proceso de apropiación de la realidad 

del mundo de la vida cotidiana como algo obvio, podemos destacar su cercanía 

relativa con el concepto de habitus de Pierre Bourdieu, que éste define como

un sistema de disposiciones duraderas y transferibles, estructuras estructuradas 

dispuestas a funcionar como estructuras estructurantes, es decir, como princi-

pios generadores y organizadores de prácticas y representaciones que pueden 

ser objetivamente adaptadas a su propósito sin requerir la intención consciente 

de fines y el dominio explícito de las operaciones necesarias para alcanzarlos.36

32	 Alfred Schütz, Estudios sobre teoría 
social. Escritos ii (Buenos Aires: 
Amorrortu, 2003), 97-98.

36	 Pierre Bourdieu, Le sens pratique 
(París: Minuit, 1980), 88.



67
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Como podemos apreciar, tanto en la definición de habitus como en la de 

acervo social de conocimientos,37 el actor puede operar dentro de una situación 

determinada sin necesariamente ser realmente consciente de las reglas de 

procedimiento que le permiten ejecutarla, y por lo tanto, puede predefinir 

ciertas situaciones sin necesariamente conocerlas de antemano. Entre los 

elementos de estas (pre)definiciones, nos centraremos –en unos párrafos 

más adelante– en los medios lingüísticos utilizados por los actores, pero 

antes nos detendremos un poco más en profundizar en este aspecto evidente 

(y típico) del mundo de la vida cotidiana. Imaginemos, por ejemplo, que 

no poseemos un acervo social de conocimientos (o habitus, si el lector está 

más familiarizado con el lenguaje de Bourdieu): ¿Nuestras rutinas diarias 

nos parecerían tan evidentes? ¿Podríamos actuar en el mundo de manera 

tan pragmática como lo hacemos durante la epojé de la actitud natural? La 

respuesta más obvia es no. Si como actores percibiéramos el mundo como 

si fuéramos un recipiente vacío, las situaciones, experiencias y oee que 

nos llegan desde el exterior también serían vacías, carecerían de sentido y 

estarían desprovistas de sus posibles funciones; enfrentaríamos, entonces, 

una realidad desestructurada y totalmente incoherente. En este contexto, 

como probablemente el lector ya puede intuir, también adoptamos ciertos 

fundamentos del enfoque constructivista de Jean Piaget, quien sobre 

el conocimiento, plantea la imposibilidad de concebir la experiencia 

independientemente del significado de los objetos sobre los que se ejerce:

A todos los niveles (incluida la percepción y el aprendizaje), la adquisición de 

conocimientos implica la implementación de actividades del sujeto en formas 

que preparan en diversos grados las estructuras lógicas […]. Las estructuras 

lógicas ya están implicadas en la coordinación de las propias acciones y, por lo 

tanto, se esbozan desde el funcionamiento de los instrumentos más elementales 

utilizados para la formación de conocimientos.38

Estas estructuras lógicas son relaciones o correspondencias, vecindades o sepa-

raciones, cuantificaciones de más o menos que conducen a medidas, en resumen, 

37	 “[…] recetas que permiten 
dominar los problemas de 
rutina”. Berger y Luckmann, La 
construction, 63.

38	 Jean Piaget, “La psychogenèse 
des connaissances et sa sig-
nification épistémologique”, 
en Théories du langage, théories de 
l’apprentissage, coord. por Mas-
simo Piatelli-Palmarini (París: 
Seuil, 1979), 53-64.



68
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

toda una conceptualización debida al sujeto y excluyendo la existencia de hechos 

puros, como completamente externos a las actividades del sujeto: por lo tanto, 

se asemejan a la dimensión semántica del objeto, definida como la suma de las 

relaciones prácticas potenciales que el sujeto mantiene con él y que se integran 

en escenas de la vida cotidiana.39

Si traducimos estos postulados a un lenguaje más sociológico y los 

incorporamos al marco de nuestra argumentación –vale decir, la descripción 

de proceso de asignación de sentido y significado a aquello que socialmente 

designamos como la realidad– podemos decir que el acto de tomar conciencia 

de lo real o de un fragmento de lo real equivaldría a construirlo, o viceversa, 

construir una realidad sería conocerla, dado que tanto la experiencia de 

conocer como la de construir se definirían ambas en el proceso de representación. 

Esta última no consistiría en aprehender una cosa –objetos, eventos o estados 

de cosas– ya presente, lo que expresaría una re-presentación –en el sentido de 

duplicar una presencia–, sino que correspondería a un acto de aprehensión 

realizado por un sujeto-actor que posee un acervo de conocimientos que ha 

sido socialmente construido, lo que significaría que cuando el sujeto-actor 

convoca este acervo para aprehender el mundo, todo un aspecto de lo social 

se actualiza a través de esta respuesta fenomenal que él produce y que puede 

renegociar40* continuamente. En este sentido, la realidad del mundo de la 

vida cotidiana nos resultaría familiar y evidente porque –en cierto sentido– 

nosotros mismos la construiríamos mediante la removilización de marcos de 

significación, marcos preformados que estructurarían y enmarcarían nuestras 

acciones, pero que actualizaríamos a medida que los sometiéramos a nuestra 

experiencia cotidiana del mundo a través de una “interiorización nunca 

completada”,41 renegociando, confirmando y reconfirmando, así, nuestra 

preinterpretación típica del mundo y, por lo tanto, de lo que designamos 

como realidad. En este contexto, el actor socializado –poseedor de este acervo 

social de conocimientos que le permite valorar y significar su entorno– no 

sería pasivo sino activo, ya que daría un sentido típico al mundo, a los oee y 

a los significados que encuentra en sus acciones (mediante la movilización 

39	 Jean Piaget, Problèmes de psycho-
logie génétique (París: Denoël, 
1972), 67.

41	 Michel Dobry, “L’apport de 
l’école néophénoménolo-
gique”, en Analyse de l’idéologie 
tome 2, coord. por Gérard 
Duprat (París: Galilée, 1983), 
103-110.



69
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

y actualización del acervo social de conocimientos), pero también –y sobre 

todo– porque sería únicamente a través del acervo social de conocimientos 

–nunca estático– que lo real se le presentaría, objetivándose al momento 

de aprehender el mundo y otorgándole, así, un contenido significativo  

–significante– a este último. De esta manera, las representaciones de lo 

real, adquiridas por el actor, poseerían los límites que su acervo social de 

conocimientos le impondría, a través de una estructura de plausibilidad 

definida como “la base social de la suspensión particular de la duda sin la 

cual la definición de la realidad no podría mantenerse en la conciencia”.42 

En otras palabras, el actor tendería a descartar representaciones de la realidad 

que le parecieran manifiestamente contradictorias con la imagen típica que 

usualmente se hace de ésta, necesitando que un conjunto suficientemente 

poderoso de elementos ocurran para que se vea obligado a revisar su juicio.

Es interesante notar cómo este proceso activo, en el cual –en cuanto sujetos 

actores– aprehendemos el mundo –a través de un trabajo de articulación y 

reexamen reflexivo, actualizando nuestros conocimientos y, por lo tanto, 

construyendo el mundo social–, se borra completamente bajo la impresión 

de evidencia y familiaridad bajo la cual se nos presentan los significados de 

nuestras experiencias vividas. Como nos propone la socióloga belga Nathalie 

Zaccaï-Reyners al respecto,

si la significación de nuestras experiencias vividas nos parece obvia, es porque 

el proceso de constitución que subyace a la emergencia del sentido de alguna 

manera se pierde una vez estabilizada la significación.43

Sin embargo, si intentamos discernir un poco más finamente lo 

que sostiene –y estructura– el proceso de aprehensión significativa del 

mundo realizado por el actor y tratamos de entender cuál es la sustancia 

de sus conocimientos ordinarios, podemos llegar a interrogarnos sobre la 

estructura que, finalmente, nos permitiría conocer/construir una realidad 

que nos sería inteligiblemente común. El lenguaje podría ser una respuesta o, al 

menos, una pista interesante a seguir.

42	 Berger y Luckmann, La construc-
tion, 212.

43	 Nathalie Zaccaï-Reyners, “Fic-
tion et typification”, Methodos 
5 (avril 2005), https://doi.
org/10.4000/methodos.378.

https://doi.org/10.4000/methodos.378
https://doi.org/10.4000/methodos.378


70
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

Lenguaje y realidad del mundo de la vida cotidiana

Incluso si no situamos nuestros argumentos en un nivel exclusivamente 

lingüístico –donde hacer de la realidad una construcción se limitaría al truismo 

según el cual decir equivaldría a representar–, examinemos aunque sea 

someramente, el papel del lenguaje en el proceso de aprehensión/constitución 

significativa del mundo de la vida cotidiana: Si la realidad del mundo de la 

vida cotidiana se nos presenta a través de un prisma propio de una suma 

de conocimientos tipificados –acervo social de conocimientos–, por el cual 

excluimos “lo que hace al individuo [o al evento] único e irreemplazable”,44 

despojándolo de toda su singularidad,45* si nuestras experiencias –directas 

o realizadas por nuestros contemporáneos o predecesores– aparecen como 

conocimientos “típicos, de los cuales se espera que sean similares a los del 

pasado”,46 sería necesariamente preciso disponer de una estructura previa 

que permita la generalización y socialización de estos conocimientos. Entre 

los principales medios de transmisión del acervo social de conocimientos, 

el lenguaje47* juega un papel central al permitir a través de su aprendizaje, 

la apropiación y estabilización de los esquemas tipificadores por los actores. 

Intentemos desglosar más conscientemente esta idea.

El lenguaje, en cuanto que sistema de signos48* que habilitaría al actor a 

desprenderse de las expresiones inmediatas de su subjetividad, nos permitiría 

objetivar nuestra experiencia de la vida cotidiana, haciendo objetivamente 

disponibles nuestras experiencias e intenciones “más allá de la expresión de 

intenciones subjetivas ‘aquí y ahora’”,49 permitiéndonos, así, transmitirlas a 

otros y perpetuarlas a través del tiempo. En este sentido, para que nuestras 

experiencias vividas subjetivas sean transmisibles, primero tendrían que ser 

objetivadas socialmente, lo cual se realizaría a través de procesos de idealización 

y de anonimización.50* A través de estos procesos podríamos clasificar nuestras 

experiencias en categorías generales que poseerían un sentido, tanto para 

mí como para mis semejantes, generalizando y socializando –a través de la 

tipificación– el significado de las experiencias hacia categorías similares. Sobre 

este tema, Schütz nos explica lo siguiente:

44	 Schütz, Le chercheur, 24.

46	 Schütz, Le chercheur, 13.

49	 Berger y Luckmann, La cons-
truction, 92.



71
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

 

El lenguaje es un sistema de esquemas tipificadores de la experiencia que se basa 

en las idealizaciones y la anonimización de la experiencia subjetiva inmediata. 

Estas tipificaciones de experiencia, separadas de la subjetividad, son objetivadas 

socialmente, convirtiéndose así en una parte del a priori social previamente dado 

al sujeto. Para la persona que crece normalmente en la actitud natural, la tipifi-

cación está muy estrechamente entrelazada con el lenguaje.51

En este sentido, si la realidad del mundo de la vida cotidiana está 

hecha de objetivaciones, sería a través del lenguaje –y solo a través de él– 

que la aprehenderíamos, ya que nos permitiría “tanto la estabilización 

de experiencias vividas prelingüísticas como su puesta en común y su 

transmisión intersubjetiva”.52 Pretipificado en el lenguaje, nuestro mundo 

sería así aprehendido por una acumulación de significados estabilizados y 

disponibles en modo de evidencia –acervo social de conocimientos–, lo que 

nos permitiría actuar, interactuar y comunicar, ya que la interiorización 

de las categorizaciones que movilizaría implicaría la interiorización de un 

mundo y, por tanto, de una realidad. Siguiendo esta línea, el sociólogo 

norteamericano Aaron Cicourel nos propone que la socialización del joven 

actor (el niño) dependería directamente del aprendizaje del lenguaje y, más 

precisamente, de la interiorización de los significados a través de este:

El problema del significado para el antropólogo-sociólogo puede plantearse de 

la siguiente manera: ¿Cómo adquieren los miembros de una sociedad un sentido 

de la estructura social que les permita negociar las actividades cotidianas? El 

estudio de la adquisición progresiva, por parte del niño, de procedimientos inter-

pretativos y reglas de superficie debe tener en cuenta una teoría de la adquisi-

ción del lenguaje […].53

En esta perspectiva, la actividad lingüística del actor adulto supondría 

competencias a nivel fonológico, sintáctico y semántico, pero también 

–e inseparablemente– implicaría una visión del mundo socialmente 

51	 Schütz y Luckmann, Las estruc-
turas, 282.

52	 Zaccaï-Reyners, “Fiction et 
typification”.

53	 Aaron Cicourel, La sociologie 
cognitive (París: puf, 1979), 59



72
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

determinada. Según Aaron Cicourel, el orden social sería posible gracias a la 

adquisición –durante la infancia– de la estructura social, la cual se operaría 

en (y a través de) el lenguaje y sus significados. Para ilustrar esto, podemos, 

por ejemplo, pensar en el momento en que “instruimos a un niño para 

que ‘se comporte como un niño valiente’”.54 A través de esta simple acción 

podemos medir, y apreciar, cómo –a través del lenguaje– “reproducimos y 

construimos un mundo en el que hay niños y niñas, pequeños y grandes, 

así como valientes y cobardes”.55

Siendo tanto contenido como instrumento en el proceso de generalización 

y socialización de significados comunes, el lenguaje no sería concebible sin 

la realidad del mundo de la vida cotidiana, y también, a la inversa la realidad 

de la vida cotidiana no sería concebible sin el lenguaje, ya que ambos se 

impondrían como realidad primera y presupuesta. En este sentido, si como 

actores hablamos del mundo como una realidad objetiva y, por tanto, 

externa a nosotros mismos, sería solo por el lenguaje que existiría, ya que se 

nos impondría como una facticidad externa que encajaría nuestros posibles  

–nuestra objetividad de la vida social– dentro de los límites coercitivos de sus 

fronteras.56* En su obra Ciencia social y filosofía, Peter Winch escribe al respecto:

Nuestra idea de lo que pertenece al reino de la realidad nos es dada en el len-

guaje que usamos. Nuestros conceptos establecen para nosotros la forma de la 

experiencia que tenemos del mundo. Vale la pena recordar el truismo según el 

cual cuando hablamos del mundo, hablamos de lo que entendemos de hecho 

por la expresión ‘mundo’: no hay forma de salir de los conceptos en términos de 

los cuales pensamos el mundo […]. El mundo es para nosotros lo que se presenta 

bajo estos conceptos. Esto no quiere decir que nuestros conceptos no puedan 

cambiar, pero cuando lo hacen, significa que nuestro concepto del mundo tam-

bién ha cambiado.57

En la misma óptica, también nos alineamos con John Searle y su enfoque 

del lenguaje desarrollado en La construcción de la realidad social.58 En este texto, 

propone que el “lenguaje es esencialmente constitutivo de la realidad 

54	 Darmon, La socialisation, 109.

55	 Darmon, La socialisation, 109.

57	 Winch, L’Idée, 67.

58	 John R. Searle, La construcción 
de la realidad social (Barcelona: 
Paidos, 1995).



73
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

institucional”,59 y donde el adjetivo institucional y más precisamente, la noción 

de hechos institucionales, se referiría a hechos que constituirían elementos de la 

sociedad y, por tanto, hechos que requerirían instituciones humanas para 

existir, como –por ejemplo– el dinero, los partidos de fútbol, los juegos 

de ajedrez, etcétera.60* En este marco, afirma que “el lenguaje es una de 

esas instituciones; de hecho, está constituido por un conjunto de tales 

instituciones”,61 lo cual –dicho de otra manera– expresaría que la realidad 

institucional estaría no solo determinada de manera lingüística, sino que 

ella misma sería una realidad lingüística, dado que la función performativa 

del lenguaje62* –donde el estado de las cosas representado por el contenido 

proposicional de un acto de habla nacería en ese acto de habla– se aplicaría a 

través de las acciones e interacciones de los actores que articulan diariamente 

nuestro mundo, a la construcción de nuestra realidad social, que sería –en 

esta óptica– esencialmente una realidad institucional. Sobre esto, Claude 

Javeau nos dice:

El lenguaje no es, por tanto, un fenómeno o conjunto de fenómenos sociales 

entre otros, como la familia, el trabajo, la escuela, etc., sino que representa el 

fenómeno o conjunto de fenómenos que posee la facultad de instituir el orden 

de lo social mismo, dentro del cual todos los demás fenómenos sociales pueden 

ser instituidos y por tanto cobrar sentido.63

Retomando lo que decíamos unos párrafos más arriba, el lenguaje nos 

habilitaría a desprendernos de nuestras expresiones inmediatas de nuestra 

subjetividad, permitiéndonos hacer objetivamente disponibles nuestras experiencias 

e intenciones en nuestra vida cotidiana. Debido a este poder de trascender 

el aquí y ahora, el lenguaje nos permitiría relacionar y poner en relación 

diferentes temporalidades de la realidad de la vida cotidiana, insertándolas 

en un todo significativo. En consecuencia, a través del lenguaje podríamos 

sincronizar nuestras secuencias temporales personales (biográficas) con las 

de los semejantes y, también, hacer presentes no solo objetos sino personas 

que estarían físicamente y temporalmente ausentes del aquí y ahora. Lo 

59	 Searle, La construcción, 75.

61	 Searle, La construcción, 75.

63	 Claude Javeau, “Sociologies 
du langage”, Raisons politiques 2 
(febrero de 2001): 79-87.



74
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

más interesante de esta dualidad lenguaje/tiempo –características de los 

enfoques sociológicos fenómeno-comprensivos– sería el hecho de que 

gracias al lenguaje podríamos hacer presentes no solo a nuestros semejantes 

que estarían “físicamente ausentes en ese momento, sino también aquellos 

que pertenecerían a un pasado reconstruido, o recordado, así como 

aquellos proyectados como figuras imaginarias en el futuro”.64 Analicemos 

más en detalle las características particulares de la relación que los actores 

establecerían con estos diversos planos temporales presentes en la realidad 

continua de la vida cotidiana intentando definir mejor cada uno de ellos.

Tiempo social y mundo de la vida cotidiana

Como actor social, el mundo de la vida cotidiana, nuestra realidad significa-

tivamente social, se me presentaría mediante una multiplicidad de planos 

temporales, abriéndose “sobre temporalidades que no vivo […] de modo 

que mi mundo se encontraría ampliado a la medida de la historia colectiva 

que mi existencia privada retoma y asume”.65 En este sentido y como dijimos 

antes, el mundo de la vida cotidiana no se limitaría al mundo de mis contem-

poráneos, sino que incluiría también un mundo “que existió antes de mi 

nacimiento y que no puedo influenciar mediante ninguna interacción reali-

zada en un presente común”,66 que correspondería al mundo de mis prede-

cesores y, también, un mundo venidero del cual ya no formaré parte, corres-

pondiente al mundo de mis sucesores.67* Entre mi memoria individual y ese 

tiempo pasado, de mis predecesores, habría naturalmente una frontera; sin 

embargo, ésta sería porosa dado que “existiría entre memoria y pasado histó-

rico un solapamiento parcial que contribuiría a la constitución de un tiempo 

anónimo, a medio camino entre el tiempo privado y el tiempo público”.68 

Esta intersección donde presente y pasado se unirían en una especie de pre-

sente común69* –donde actores vivos, muertos y no nacidos se relacionarían 

en una especie de nosotros– sería una de las características propias de la dimen-

sión temporal del mundo de la vida cotidiana, a la cual tendríamos acceso de 

manera intersubjetiva. Como nos propone aquí Paul Ricoeur:

64	 Berger y Luckmann, La construc-
tion, 97.

65	 Maurice Merleau Ponty, Phé-
noménologie de la perception (París: 
Gallimard, 1976), 495.

66	 Ricœur, Temps, 168.

68	 Ricœur, Temps, 168. 



75
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

 

Se tiende un puente entre pasado histórico y memoria, por el relato ancestral, 

que opera como un relevo de la memoria en dirección al pasado histórico, conce-

bido como tiempo de los muertos y tiempo de antes de mi nacimiento. Si remon-

tamos esta cadena de memorias, la historia tiende a una relación en términos 

de nosotros, extendiéndose de manera continua desde los primeros días de la 

humanidad hasta el presente.70

Además de la intersección presente entre el tiempo de mis predecesores y el 

de mis contemporáneos, habría otro nivel de intersección que caracterizaría el 

estándar temporal propio del mundo de la vida cotidiana. Esta intersección se 

presentaría entre, por una parte, la conciencia que cada individuo tendría sobre 

el flujo interior del tiempo, categorizado por Claude Javeau como el tiempo 

psíquico,71* el cual “correspondería más o menos a la duración según Bergson, 

y que se referiría a la percepción mental del flujo del tiempo”,72 y por otra 

parte, un marco temporal –en el sentido del marco social durkheimiano– total y 

único que reuniría y condensaría la inmensa multiplicidad de temporalidades 

singulares en una temporalidad social única. Este marco temporal común por el cual 

aprehenderíamos y experimentaríamos el tiempo, esta noción o categoría de tiempo sería 

“un marco abstracto e impersonal que envuelve no solo nuestra existencia indi-

vidual, sino la de la humanidad”,73 imponiéndonos un ritmo temporal común, 

pero permitiéndonos también interpretar nuestras experiencias y proyectar 

nuestras acciones a partir de ciertos puntos de referencia orientadores y com-

parativos. Al respecto, el socio-antropólogo francés Francis Farrugia nos dice:

Nuestra aprehensión temporal individual de los fenómenos es en sí una orde-

nación del mundo, pero ella misma ya está ordenada por la forma colectiva y 

común del tiempo, superior a las formas singulares y particulares que no son más 

que modalidades individuales de ésta. Ninguna experiencia propia puede conce-

birse antes o fuera de un marco temporal socialmente preexistente, significativo 

y culturalmente transmitido de generación en generación, elaborado a lo largo 

de la duración de la vida social y cultural.74

70	 Ricœur, Temps, 168.

72	 Javeau, Sociologie, 11.

73	 Emile Durkheim, Les formes 
élémentaires de la vie religieuse (París: 
puf, 1990), 14.

74	 Farrugia, Sociologies, 128.



76
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

Es interesante notar que a pesar de que este marco temporal común (que 

podemos designar también como categorías temporales sociales) tenga una génesis 

socialmente construida (siendo engendrado en las prácticas colectivas, en “la 

acción intersubjetiva, en actos recíprocos de responsabilidad y atribución de 

responsabilidades: en la memoria colectiva”75), se presentaría a los actores no 

como un fenómeno histórico sino como un dato natural. Estas categorías de sentido 

de amplitud vital interpretativa y planificadora, como las llama Thomas Luckmann, que 

dividen y organizan la vida de los actores individuales –tales como la infancia, 

la juventud, la madurez, la vejez, etcétera– poseerían un grado de objetiva-

ción social tal que se presentarían a los actores como un a priori sociohistórico, 

como un dato irrefutable. En este sentido, Francis Farrugia escribe:

Es precisamente porque es el resultado de una inculcación social olvidada, que 

aparece falsamente ante sí misma como ‘dado inmediato de la conciencia’ […]. 

Por lo tanto, creo permanentemente –por un efecto de ilusión inherente a la vida 

colectiva– que lo que está organizado por mí como organizador de mi vida, es un 

tiempo que me es propio. Pero lo propio surge al examen como verdad común, 

como experiencia compartida, como dato universal de una civilización.76

La objetividad socialmente producida de nuestra temporalidad común, 

que se traduciría en una certeza subjetiva del tiempo que me es propio y 

de las categorías interiorizadas como dimensiones objetivas, reflejarían lo 

que caracterizaría la temporalidad de nuestro mundo de la vida cotidiana, 

es decir, una “sincronización entre la acción intersubjetiva de los actores y 

la aplicación de las categorías temporales socialmente objetivadas en refe-

rencia recíproca a estas acciones”,77 donde “no es mi tiempo el que está así 

organizado; es el tiempo tal como es objetivamente pensado por todos los 

hombres de una misma civilización”.78

Estos diferentes niveles de temporalidades, interactuando incesantemente 

unos con otros, conformarían la dimensión temporal de la vida cotidiana. 

Este tiempo social,79* común a todos nosotros, se impondría a nosotros bajo la 

forma de una estructura temporal –y por lo tanto, de categorías temporales 

75	 Thomas Luckmann, Conocimiento 
y sociedad, (Madrid: Trotta, 
2008), 61.

76	 Farrugia, Sociologies, 128-129.

77	 Luckmann, Conocimiento, 60.

78	 Durkheim, Les formes, 14.



77
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

sociales– que aprehenderíamos como una facticidad ineludible,80* pero que al 

mismo tiempo nos proporcionaría una historicidad que determinaría nuestra 

situación en el mundo.81* Compartida y modelada socialmente, esta estruc-

tura temporal sería interiorizada bajo la forma de reglas de conducta temporales, 

de manera que sabríamos cuáles serían los comportamientos –y actividades– 

que podríamos tener y efectuar en ciertos momentos y cuáles serían los que 

no podríamos realizar. Estos comportamientos compartidos, almacenados en 

forma de marcos temporales, serían utilizados en función del rol que el actor 

desempeñaría en cada momento. Por ejemplo, a medida que aumentara el 

número de roles, los marcos temporales que deben ser almacenados tam-

bién aumentarían. Podemos observar claramente esto en el marco de nuestras 

sociedades modernas, donde existe una rigurosa fragmentación del tiempo 

social –el tiempo de trabajo, el tiempo para la familia, el tiempo para el ocio, 

etcétera–, lo que multiplica exponencialmente el número de marcos tempo-

rales. En este contexto, las relaciones cotidianas tenderían a dividirse –por 

ejemplo– en relaciones laborales (durante el día) y familiares (por la noche). 

Las relaciones de amistad o familiares serían desplazadas al fin de semana; la 

noche sería el tiempo en que se privilegian las interacciones festivas y amis-

tosas y así sucesivamente. Tenderíamos, así, a estructurar el tiempo en función 

del tipo de actividad que tendría lugar durante ese tiempo, lo que se basaría en 

el aprendizaje de las reglas de apropiación del tiempo –y de sujeción a éste– 

propias de una sociedad dada, lo que William Grossin designaría como cultura 

temporal.82 Con respecto a estos marcos temporales Claude Javeau escribe:

Desde un punto de vista macrosocial, los marcos temporales aportan al individuo 

los recursos (cognitivos) y las reglas (normativas) que necesita para gestionar sus 

múltiples temporalidades, mientras que, desde un punto de vista microsocioló-

gico, es su cultura temporal la que le hace capaz de asignar correctamente, en 

cada momento de su trayectoria de vida, dichos recursos y reglas. La vida coti-

diana […] consiste para cada actor en una sucesión de situaciones que agrupan 

diversos episodios, los cuales son abordados, al mismo tiempo que son simultá-

neamente producidos por ella, con la ayuda de los recursos y reglas que com-

ponen las competencias temporales de los individuos.83

82	 William Grossin, Pour une science 
des temps. Introduction à l’écologie 
temporelle (Toulouse: Octarès, 
1996), 67.

83	 Javeau, Sociologie, 14.



78
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

En este sentido, si nuestras interacciones se producen durante episodios de 

nuestra existencia común, ellos mismos insertados en situaciones que poseen 

una definición comúnmente aceptada y común –obligándonos a actuar, ver 

o pensar de una manera determinada según el momento–, será únicamente 

dentro de esta estructura temporal que la vida cotidiana mantendrá, a nuestros 

ojos, su acento de realidad. Esto se explicaría por el hecho de que la estructura tem-

poral de la vida cotidiana estipulará no solo las secuencias predeterminadas 

día a día, sino también la de toda nuestra vida: “No solo el individuo debe 

aprender a gestionar su tiempo, sino que también debe ser capaz de asumirlo, 

en su devenir tanto biológico (el envejecimiento) como societal (la secuencia 

de roles: niño-adolescente-joven adulto-adulto-jubilado-anciano)”.84

En el marco de las coordenadas impuestas por esta estructura temporal podría 

aprehender significativamente y, por lo tanto, aprehender el sentido tanto de 

mis acciones cotidianas como de las de toda mi biografía, colocándolas dentro 

de una temporalidad social que me situaría temporalmente, atestiguándome 

que efectivamente soy un hombre de mi tiempo. Para explicar esto podemos pensar, 

por ejemplo, en las circunstancias en las que –por razones cualesquiera– nos 

encontraríamos totalmente desorientados, como puede ser el caso después de 

un accidente en el que perdemos el conocimiento. Al momento de despertar, 

sentiríamos –en general– la imperiosa necesidad de recuperar nuestros puntos 

de referencia y reubicarnos en la estructura temporal de la vida cotidiana. Con 

la simple acción de preguntar qué día es y qué hora es, o al mirar un reloj y 

un calendario, podríamos situarnos temporalmente y, de esta manera, reinte-

grarnos en la realidad de la vida cotidiana.85 A través de este ejemplo podemos 

apreciar cómo las coordenadas impuestas por esta estructura temporal

[...] organizan mi vida social en referencia a una duración ‘pública’ ajena a mi 

duración interior, pero sobre la cual esta duración privada está abierta. Como 

actor social, mi vida particular, mi ‘duración interior’ se encuentra con la tempo-

ralidad pública ‘tiempo civil o tiempo estándar’, mi vida transcurre siguiendo un 

‘lecho ya trazado’ por los horarios de trabajo, la frecuencia del transporte público, 

los horarios de vacaciones, que contribuyen a establecer las estructuras funda-

mentales alrededor de las cuales se organiza mi ‘vida cotidiana’.86

84	 Javeau, Sociologie, 12.

85	 Este ejemplo está tomado de 
Berger y Luckmann, La construc-
tion, 81.

86	 Frédéric Tellier, Alfred Schütz et 
le projet d’une sociologie phénoménolo-
gique (París: puf, 2003), 80-81.



79
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

El orden y la objetividad de la realidad del mundo de la vida cotidiana: 
tipificación e institucionalización, legitimación e inteligibilidad

El hecho de que nuestro mundo de la vida cotidiana, nuestra realidad social se 

nos presente como teniendo un “orden”87* y poseyendo una objetividad (en 

el sentido de un mundo de objetos separados de los sujetos), puede explicarse 

a través de la idea de lo que Peter Winch llama un orden de sentido compartido. En 

este marco, la objetividad de los hechos sociales no se basaría en la no inter-

ferencia del pensamiento y lo fáctico88* –una realidad que estaría ahí inde-

pendientemente de nosotros y de lo que pudiéramos pensar de ella–, sino en 

el compartir un orden de sentido, propio de una inteligibilidad común donde el 

orden –lo que hace que el mundo de la vida cotidiana (nuestra realidad signi-

ficativamente social) y lo que en ella sucede tenga continuamente un sentido 

para nosotros– sería el producto de las interacciones mutuamente inteligibles 

de los actores, es decir, una comprensión general común de nuestras prác-

ticas que implican una perspectiva recíproca sobre los oee del mundo de la 

vida cotidiana. Sin embargo, incluso si aceptamos esta idea, ¿cómo es posible 

que este orden social (un mundo previsible, producto de nuestras interac-

ciones) no sea cuestionado todos los días?, ¿cómo es posible que este orden 

nos parezca coherente, que tenga un sentido que hay que preservar, como 

un orden natural? En nuestra vida cotidiana, nuestras interacciones siempre 

se enmarcarían en un número limitado de posibilidades, lo que significaría 

que, por ejemplo, aunque pudiéramos inventar todos los días –y durante toda 

nuestra vida– una forma diferente de saludar, nos limitaríamos a tres o cuatro, 

y esto en todo orden de acciones cotidianas. ¿Cómo y por qué este orden 

natural de las cosas social toma consistencia y se perpetúa? 

Si como hemos explicado algunos párrafos antes, comprendemos nuestra 

vida cotidiana de manera típica, es decir, en forma de “habituación”89*  

–como rutina–, sería en parte debido a una especie de economía de energía, 

como nos dice Alfred Schütz –ya que no tendríamos que preguntarnos todas 

las mañanas cómo saludar a nuestro cónyuge ni reinventar continuamente 

todas nuestras acciones e interacciones cotidianas tipificadas–, pero sobre 



80
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

todo porque sin esta habituación rutinaria seríamos incapaces de anticipar los 

comportamientos de nuestros semejantes y, por lo tanto, seríamos incapaces 

de hacer inteligibles sus acciones a nuestros ojos y viceversa.

Sería en este proceso de habituación de nuestras interacciones –según el 

constructivismo fenomenológico de Berger y Luckmann– donde se encon-

traría el embrión del surgimiento y el mantenimiento del orden social en 

nuestra vida cotidiana. Examinemos y desarrollemos esta propuesta con más 

detalle. Lo que en un primer momento no serían más que simples rutinas 

compartidas, si se prolongan regularmente a través del tiempo –como solu-

ción a un problema determinado–, pueden adquirir progresivamente la 

forma de secuencias preestablecidas de uso del tiempo, restringiendo así 

la elección de las posibilidades y liberando a los actores del peso de las 

decisiones, permitiéndoles enmarcar ciertas situaciones cotidianas según 

definiciones predeterminadas y ajustar sus acciones en consecuencia. En 

este marco, la habituación sería el preludio de la institucionalización, la cual –en 

sentido amplio– “se manifiesta cada vez que tipos de actores realizan una 

tipificación recíproca de acciones habituales”90 y donde “cada una de estas 

tipificaciones es una institución”,91 y la institución misma tipifica tanto a 

los actores como a las acciones individuales. Esto supondría que estas tipi-

ficaciones, hechas por los actores, serían siempre compartidas y accesibles 

a los miembros del grupo en cuestión, ya que como bases de la institución 

deben ser recíprocas para que la institución pueda surgir. Este proceso ins-

titucionalizante –de nuestras tipificaciones recíprocas– enmarcaría nuestras 

acciones en modelos predeterminados de conducta, imprimiéndoles límites 

que nos indicarían hasta dónde –y hacia dónde– pueden llegar nuestras 

acciones, así como la forma en que estas deben desarrollarse. De esto se 

deduce, como podemos apreciar, que el control social sería una caracterís-

tica propia de las instituciones, donde como nos dice Frédéric Tellier: “El 

mundo social es un universo de objetivaciones, un universo de situaciones 

típicas –enviar una carta, pedir un libro en la biblioteca, comprar un billete 

de tren– a las que me adapto mediante conductas típicas adecuadas, adqui-

ridas de una vez por todas”.92

90	 Berger y Luckmann, La construc-
tion, 118.

92	 Tellier, Alfred Schütz, 75.

91	 Berger y Luckmann, La construc-
tion, 118.



81
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Por supuesto, este proceso en el que las tipificaciones se institucionalizan 

no sería fruto de una generación espontánea, sino que se produciría dentro de un 

proceso histórico determinado y compartido, es decir, una “situación social 

prolongándose en el tiempo”.93* Sin embargo, si hablamos de una situación 

social que se prolonga en el tiempo, equivaldría a hablar de transmisión y por 

lo tanto, de formas de hacer tipificadas que se transferirían de generación en 

generación. ¿Cómo entonces estas interacciones tipificadas pueden mantener 

su orden de sentido –o su sentido en general– para las nuevas generaciones de 

actores que no han vivido el proceso de génesis de estas instituciones? Por 

supuesto, estas nuevas generaciones pueden tener la presunción de que una 

acción instituida x debe realizarse de una manera determinada por una razón u 

otra, pero el sentido primero –o último– de por qué se hace esta acción de 

una manera determinada –y no de otra– les resultará impenetrable, ya que 

se instauró mucho antes de que ellos nacieran. 

Estamos de acuerdo –como investigadores– con la idea de que desde 

cierto punto de vista y en un sentido muy específico, construimos la realidad. 

Sin embargo, esto no significa que toda nuestra realidad del mundo de la 

vida cotidiana –nuestro mundo social hecho de interacciones– se recree 

integralmente y de manera significativa en cada lugar y en cada momento. 

Más bien, hacemos nuestra la idea –retomada de Claude Javeau, quien a 

su vez retoma de Fernand Braudel– de que nuestro mundo cotidiano sería 

el lugar del “cambio sobre un fondo de continuidad y al mismo tiempo 

el lugar de la continuidad sobre un fondo de cambio”,94 como veremos 

más adelante en nuestro argumento. Nos hemos desviado, pero solo con el 

propósito de explicar mejor esto: para que las nuevas generaciones acepten 

estas tipificaciones recíprocas institucionalizadas, que se les presentan 

como instituciones a secas, deben dar sentido a algo que ya tenía sentido 

pero que, por decirlo de alguna manera, se ha perdido en el camino. Para 

ello, los actores reinterpretan las formas de hacer de la institución para, de 

alguna manera, explicarla y justificarla a sus propios ojos. Este proceso de 

reasignación de significado se llevaría a cabo a través de las fórmulas de 

legitimación, que concebirían significados nuevos que se añadirían a los 

94	 Javeau, Sociologie, 17.



82
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

previamente asignados a dichas instituciones. Aunque estas instituciones se 

presenten a las nuevas generaciones como realidades objetivas, casi como 

hechos naturales, la legitimación será necesaria para afianzar su autoridad y 

validar su verdad, ya que como nos dice Max Weber, “la actividad social, 

y más especialmente aún una relación social [lo que hemos llamado 

interacción] puede orientarse, por parte de quienes participan en ella, según la 

representación de la existencia de un orden legítimo”.95

Sería precisamente en el momento en que estas instituciones se trans-

miten a las nuevas generaciones –o simplemente a los nuevos actores recién 

llegados que no han experimentado directamente el proceso genético de la 

institución– y por lo tanto, durante el proceso de socialización, que adquiri-

rían la consistencia de la que hablábamos unos párrafos más arriba, es decir, 

su objetividad. Las reglas de interacción –e incluso este orden coercitivo– de 

las instituciones serían interiorizadas como algo evidente, siendo experimen-

tadas como teniendo una existencia que iría más allá de los actores, como 

si poseyeran una realidad en sí completamente externa a nuestra volición, 

como un orden reificado. En este sentido, a los ojos de la nueva generación, 

este orden institucional –presente en ciertas interacciones tipificadas recíproca-

mente– no sería solo una forma de hacer las cosas, entre muchas otras, sino 

la única y exclusiva forma de hacer las cosas. Sin embargo, para que las ins-

tituciones puedan ser socializadas con un significado tan unívoco y explícito 

es imprescindible que vayan acompañadas de los procesos de legitimación, 

ya que en última instancia, es a través de estos que se construiría el sentido 

de las cosas del mundo social, por su dimensión cognitiva y normativa, es 

decir, a través de las formas simbólicas que permitirían su conocimiento  

–práctico y teórico– y que les darían valor. 

Como nos dicen Berger y Luckmann sobre este tema: “La legitimación 

explica el orden institucional al otorgar una validez cognitiva a sus 

significados objetivos. La legitimación justifica el orden institucional al 

ofrecer una dignidad normativa a sus imperativos prácticos”.96 En este 

sentido, la legitimación no se contentaría con explicar por qué tales acciones 

deben ejecutarse, sino que también daría una explicación del por qué las cosas 

95	 Max Weber, Économie et Société 
(París: Plon, 1971), 33.

96	 Berger y Luckmann, La construc-
tion, 130, 133.



83
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

son lo que son, permitiendo así que los actores compartan una representación, 

un sentido y una significación, comunes y recíprocos del mundo. Sobre este 

orden institucional Claude Javeau nos propone: 

El orden institucional, que enmarca las tipicidades reconocidas en un contexto 

social dado, se impone a los individuos como lo ‘social objetivado’, ante el cual 

se enfrentan las subjetividades separadas unas de otras. Este social objetivado es 

lo que encontraríamos en el Otro generalizado de George Herbert Mead o en el 

superyó de Sigmund Freud. Aunque sea inculcado por ‘otros significativos’ sin-

gulares para el individuo durante su socialización primaria (que socializaciones 

secundarias posteriores podrán perfeccionar o, a veces, deshacer), el orden insti-

tucional inevitablemente adquiere los colores del anonimato. Frente al ‘Yo’, más 

allá de algunos ‘Tú’ y otros ‘Vosotros’, se constituye para el actor un ‘Uno’, que 

aparece ante él en forma de tipos, a cuya permanencia contribuye al integrarlos 

en su Mitwelt y al orientar sus acciones hacia ellos.97

Si como mencionábamos algunos párrafos atrás, la institución misma tipifica 

tanto a los actores como a las acciones individuales, esto significaría que en un marco 

institucional de interacción ya no nos enfrentaríamos a individuos, sino a 

actores tipificados que actúan de manera típica.98* Esto se designaría en el 

marco conceptual del interaccionismo simbólico de George Herbert Mead 

como “toma de roles”.99* Estos roles serían tipificaciones de formas de acción 

desligadas de un personaje en particular que condensarían un conjunto de 

percepciones socialmente valoradas, reglas sociales que definen modelos pre-

definidos de conducta, canalizando en una dirección determinada un con-

junto de acciones y estandarizando y especializando sus comportamientos de 

modo que sean mutuamente inteligibles para los actores.100* En este sentido, 

cualquier rol podría ser ejecutado y reanudado, al menos potencialmente, 

por un actor común, solo si la conducta institucionalizada que representa ese 

rol ya forma parte del acervo social de conocimientos compartidos –sociales– 

que el actor posee. Dicho de otra manera, el rol sería la interiorización de la 

institución por parte del actor, lo cual se materializaría en el momento de la 

97	 Javeau, Sociologie, 48-49.



84
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

ejecución y cumplimiento de dicho rol. El orden institucional del cual hablaba 

Claude Javeau, o simplemente el orden de lo real, se realizaría y se volvería real 

para el actor a través de la ejecución de roles, permitiendo que “la institución 

exista [...] como una presencia real en la experiencia de los individuos”.101* 

Esta representación de la institución, esta objetivación del orden, que ocurre 

durante la ejecución de los roles, no sería la única, ya que también las obje-

tivaciones lingüísticas la representarían en el marco de la experiencia cotidiana. 

Sin embargo, cualquier representación de la institución, aparte de los roles, 

carecería de vida, es decir, de realidad para el actor si no se llevara a cabo 

como una interacción concreta en el contexto de la experiencia del mundo 

de la vida cotidiana. Para explicar esta idea, podemos pensar en la institución 

educativa, que estaría representada por un lenguaje educativo, innumera-

bles teorías sobre la educación, manuales e incluso legitimaciones que se 

basarían en disposiciones legales, dado que incluso existen leyes sobre la 

educación. Sin embargo, sobre este tema, Berger y Luckmann nos dicen que 

“todas estas representaciones derivan su significado continuo e incluso su 

inteligibilidad de su uso en conductas humanas que aquí, por supuesto, son 

conductas tipificadas en roles institucionales”,102 que en nuestro ejemplo 

específico serían roles en la institución educativa y de los cuales dependerían 

todas las demás representaciones de dicha institución.

Por otro lado, es interesante notar que si en la habituación y tipificación 

de nuestras interacciones encontramos el embrión de la institución, 

también encontraríamos allí el origen de los roles, dado que este proceso 

de habituación, según Berger y Luckmann, sería “endémico a la interacción 

social”.103 ¿Significaría esto que, finalmente, es simplemente en nuestras 

interacciones diarias donde se encuentra la piedra angular del orden de 

nuestra realidad social significativa? ¿Es ahí donde, como investigadores, 

deberíamos dirigir nuestra mirada para tratar de entender la ilusión de 

naturalización de un orden social que, sin embargo, se presenta como real 

para los actores? La respuesta es sí... pero también no. Es decir, sí pero 

siempre teniendo en cuenta que en esta interacción diaria hay un actor 

impregnado de un conjunto de conocimientos socialmente construidos 

102	 Berger y Luckmann, La construc-
tion, 147.

103	 Berger y Luckmann, La construc-
tion, 147.



85
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

y, por lo tanto, un actor que interpreta un papel en el cual se articulan 

las dimensiones macrosociológicas y las experiencias subjetivas. Sobre este 

punto, Claude Javeau nos dice: 

Es en las interacciones más elementales, más comunes, que se elabora y justifica 

el orden social en su capacidad para ‘mantener unidas la pluralidad’ de órdenes 

parciales. Pero, a su vez, es este orden el que enmarca estas interacciones tanto 

en su desarrollo más espontáneo como en sus expresiones más complicadas [...] 

como una ‘doble hélice’ (la primera, ascendiendo desde las interacciones hacia 

las estructuras; la segunda, realizando el recorrido inverso).104

Conclusiones: la dialéctica social del mundo de la vida cotidiana

Esta idea, expresada en el título de esta parte de nuestro artículo –y formulada 

por Claude Javeau–, nos permite abordar el núcleo central de esta sección de 

nuestro desarrollo argumentativo, pero también, en última instancia, lo 

que será el corazón de todo este artículo. Lo que hemos intentado hacer 

durante este proceso es sintetizar la clásica fórmula dialéctica de exteriorización 

e interiorización de nuestro mundo social significativo, es decir, de nuestra 

realidad (común) del mundo de la vida cotidiana, con su intrínseco orden 

evidente, su evidencia, su familiaridad y tipicidad, para tratar de describir cómo el 

actor ordinario aprehendería/crearía significativamente su realidad diaria. 

Esta dialéctica continua de la vida social (de exteriorización e interiorización 

significativa de nuestro mundo social) sería propia de las perspectivas 

constructivistas105 o, más bien, de cierto enfoque constructivista, como el 

constructivismo fenomenológico de Berger y Luckmann y sus nociones 

de acervo social de conocimientos e institución; pero también del constructivismo 

estructuralista106* de Pierre Bourdieu a través de sus conceptos de habitus y 

campo; la epistemología genética107 de Jean Piaget, con su reciprocidad entre estructuras 

mentales y sociales (y sus nociones de asimilación y acomodación), o el Jean-Paul 

Sartre de Cuestiones de método108 y su doble movimiento de interiorización del exterior 

y exteriorización del interior.109 Obviamente, estos enfoques teórico-prácticos 

104	 Javeau, Sociologie, 52-53.

105	 Corcuff, Les nouvelles.

107	 Jean Piaget, L’épistémologie génétique 
(París: puf, 2005).

108	 Jean-Paul Sartre, Questions de 
méthode (Critique de la raison dialec-
tique) (París: Gallimard, 1986).

109	 Corcuff, Les nouvelles, 28.



86
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

no son completamente convergentes entre sí, ni mucho menos. Tienen 

enfoques investigativos (sociológico, psicológico, filosófico) muy distintos, 

objetos de investigación completamente diferentes y buscan demostrar 

cosas muy diferentes. Sin embargo, es exclusivamente el poder heurístico de 

esta dialéctica social y su doble movimiento de interiorización del exterior y exteriorización 

del interior, presente en estos diferentes enfoques teóricos para explicar el 

proceso de aprehensión/construcción significativa de nuestra “realidad 

colectiva”,110 lo que nos interesa desarrollar aquí, a expensas de un análisis 

más detallado que podría, seguramente, revelar más diferencias que 

convergencias entre cada uno de estos enfoques. Hacer una sociogénesis 

de las ideas constructivistas o recrear una secuencia o hilo conductor  

teórico/histórico entre cada uno de estos autores y sus respectivos 

movimientos no es el objetivo aquí. Nos limitaremos, en cambio, únicamente 

a presentar brevemente la fórmula dialéctica de exteriorización e interiorización 

del mundo social, común a los enfoques que acabamos de citar y describir 

los puntos sobresalientes que nos parecen particularmente importantes y 

que, de una manera u otra, han guiado nuestra comprensión y descripción 

del proceso de constitución significativa del mundo de la vida cotidiana, 

“mundo de significaciones socialmente elaboradas y transmitidas”111 que 

los sujetos-actores designan como la realidad.

En el doble movimiento de la dialéctica social, encontramos conjuntamente 

dos tipos de exteriorizaciones, que podríamos entender también como 

materializaciones o construcciones: por un lado, los productos de las elaboraciones 

realizadas por nuestros predecesores y, por otro lado, procesos en constante 

reestructuración significativa. En este sentido, la realidad del mundo de la 

vida cotidiana sería captada por los actores como construcciones históricas, 

producidas por mis predecesores, y elaboraciones diarias (coconstruidas 

diariamente con mis contemporáneos), que pueden darse tanto a nivel 

individual como colectivo. Es durante los procesos históricos que el sentido 

y significado de esta realidad cotidiana se objetivaría e interiorizaría, lo que 

significa que según la síntesis realizada por el sociólogo Philippe Corcuff, 

estas realidades sociales

110	 Raymond Aron, Introduction à 
la philosophie de l’histoire, Essai sur 
les limites de l’objectivité historique 
(París: Gallimard, 1986), 76.

111	 Zaccaï-Reynners, Le monde, 41. 



87
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

 

por un lado, remiten a mundos objetivados: los individuos y grupos usan palabras, 

objetos, reglas e instituciones, etc., legados por generaciones anteriores, los trans-

forman y crean nuevos. Estos recursos objetivados, y por lo tanto exteriorizados 

con respecto a ellos, actúan a su vez como restricciones sobre su acción, al tiempo 

que ofrecen puntos de apoyo para esta acción. Por otro lado, estas realidades 

sociales se inscriben en mundos subjetivos e interiorizados, constituidos en par-

ticular por formas de sensibilidad, percepción, representación y conocimiento.112

En este marco, gracias al proceso de socialización (y sus respectivos 

aprendizajes), sería posible la interiorización de los universos exteriores. En 

este sentido, Berger y Luckmann formulan esta dialéctica continua de la 

vida social a través de su explicación del proceso de institucionalización que 

se desarrolla en tres fases: una primera de exteriorización, durante la cual las 

instituciones se separarían de los individuos que las han engendrado; una 

segunda fase de objetivación, por la cual las instituciones adquieren para los 

actores una apariencia de realidad objetiva, y una tercera fase denominada 

de interiorización, al término de la cual las instituciones serían interiorizadas 

por cada actor. En este enfoque, las dos primeras fases permitirían “subrayar 

una amplia familia de desviaciones de sentido, la reificación, a través de las 

cuales los fenómenos humanos serían percibidos como hechos no humanos 

que escapan a su voluntad”.113 Durante la tercera fase, la de interiorización, el 

mundo social objetivado volvería a proyectarse en la conciencia del actor a 

través de la socialización –definida como la inducción amplia y coherente 

de un individuo en el mundo objetivo de una sociedad o de uno de sus 

sectores–, permitiéndole la comprensión y aprehensión del mundo como 

una realidad ordenada, significativa, social y evidente.

Para Pierre Bourdieu, este doble movimiento de la dialéctica de 

producción del mundo social significativo se expresaría a través de la 

conjunción de lo que él llama la historia hecha cuerpo, el habitus, y la historia hecha 

cosa, el campo. Según Bourdieu: 

112	 Corcuff, Les nouvelles, 16-17.

113	 Berger y Luckmann, La construc-
tion, 21.



88
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

 

El principio de la acción histórica, ya sea del artista, del científico, del gobernante, 

como del obrero o del pequeño funcionario, no es un sujeto que se enfrenta a 

la sociedad como a un objeto constituido en la exterioridad. No reside ni en la 

conciencia ni en las cosas, sino en la relación entre dos estados del social, es 

decir, la historia objetivada en las cosas, en forma de instituciones, y la historia 

encarnada en los cuerpos, en forma de este sistema de disposiciones duraderas 

que llamo habitus. El cuerpo está en el mundo social, pero el mundo social está 

en el cuerpo. Y la incorporación de lo social que realiza el aprendizaje es el funda-

mento de la presencia en el mundo social que presuponen la acción socialmente 

exitosa y la experiencia ordinaria de este mundo como algo natural.114

En este enfoque, como podemos apreciar, Bourdieu intentaría pensar con-

juntamente las lógicas de apropiación de las reglas sociales (la interiorización 

de la exterioridad) y las acciones de los individuos una vez incorporadas estas 

reglas (la exteriorización de la interioridad), explicando así esta “experiencia 

ordinaria de este mundo como algo natural”115 a través de la relación entre 

su noción de habitus y lo que él llama un campo. Este último, en su enfoque, 

aparecería como un espacio social que tendría cierta independencia respecto 

al espacio social global e implicaría de parte de los actores que se encuen-

tran en él una ilusio, es decir, una serie de creencias sobre las formas de ver y 

actuar dentro de un campo. A través de estos dos conceptos, Bourdieu intenta 

dar cuenta, e insiste, en esta doble naturaleza de lo social, tanto en su estado 

incorporado como en su estado objetivado, subrayando que un habitus consti-

tuido solo tendría sentido dentro de un contexto social específico: 

Y cuando el habitus entra en relación con un mundo social del cual es producto, 

es como un pez en el agua y el mundo le aparece como algo natural […]. Es 

porque me ha producido, porque ha producido las categorías que le aplico, que 

me aparece como algo natural, evidente […]. El habitus, siendo lo social incor-

porado, está ‘en casa’ en el campo que habita, que percibe de inmediato como 

dotado de sentido e interés.116

114	 Pierre Bourdieu, Leçon sur la leçon 
(París: Minuit, 1982), 38

115	 Bourdieu, Leçon, 38.

116	 Pierre Bourdieu y Loïc Wac-
quant, Réponses (París: Le Seuil, 
1992), 103.



89
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

 

Si el mundo social tiende a ser percibido como evidente […] es porque las dispo-

siciones de los agentes, su habitus, es decir, las estructuras mentales a través de 

las cuales comprenden el mundo social, son en su mayor parte producto de la 

interiorización de estructuras del mundo social.117

Recapitulando y para concluir, podemos utilizar una metáfora topológica 

que ilustra la dialéctica de exteriorización e interiorización de nuestro mundo 

social y la aprehensión/construcción de nuestra realidad significativamente 

común en el mundo de la vida cotidiana. Para esta metáfora, utilizaremos la 

imagen de la cinta de Möbius,118* compuesta por una cinta –con dos caras– 

cerrada en sí misma después de un medio giro; tiene solo una cara y un solo 

borde. En este sentido, si llamamos exteriorización/construcción e interiorización/

aprehensión a las dos caras inicialmente opuestas, observamos que se pasa de 

una a otra a medio camino sin ningún salto ni ruptura total, ya que no 

puede haber ningún quiebre dentro de la continuidad significativa que aquí es 

fundamental. Si en las rutinas de las interacciones más simples y cotidianas 

de los actores se articula el orden de sentido/significado y la inteligibilidad común del 

mundo social (primera cara), a través de un movimiento progresivamente 

reversible, este orden de sentido pasaría al otro lado (segunda cara) y regresaría 

al actor en forma de “sus ‘armazones’ que envuelven todas las acciones e 

interacciones, lo que la sociología clásica llamó ‘instituciones’”,119 es decir, 

como estructura (realidad) objetiva. Las dos caras –de esta cinta de Möbius de 

la dialéctica social– se convertirían en una sola cuando el actor aprehende el 

mundo a través del prisma de un conjunto de conocimientos socialmente construidos que 

ha interiorizado y asimilado no como una segunda naturaleza, sino como 

su verdadera y propia naturaleza. Esta única cara de interiorización/exteriorización 

de la cinta se materializaría cuando reactivamos y actualizamos el orden de 

sentido/significado –presente en nuestro acervo social de conocimientos– frente 

a nuestra experiencia diaria del mundo, renegociando y confirmando así 

nuestra interpretación típica de nuestra realidad significativa.

117	 Bourdieu, Choses, 155.

119	 Javeau, La société, p. 41.



90
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

Glosario básico de conceptos de sociología  
fenomenológica schutziana utilizados en este artículo

Apercepción: La interpretación espontánea de la percepción sensorial en términos 

de experiencias pasadas y de conocimientos previamente adquiridos sobre el 

objeto percibido.

Aprehensión: La captación mental no solo de percepciones sino también de 

recuerdos y actos imaginarios.

Actitud: Una postura general, o posición, adoptada hacia importantes esferas de 

la vida y del interés, incluyendo un “estilo” particular de pensamiento, por 

ejemplo: la actitud del sentido común o la actitud científica.

Actitud natural: La postura mental que adopta una persona en el seguimiento 

espontáneo y rutinario de sus asuntos cotidianos y que constituye la base de su 

interpretación del mundo de la vida como un todo en sus múltiples aspectos. El 

mundo de la vida es el mundo de la actitud natural. En él, las cosas se asumen 

como evidentes.

Comprensión: Comprender significa, en general, captar el sentido de algo. Lo que se 

comprende es significativo. La comprensión es la base de toda intersubjetividad 

interactiva. Las personas interactúan exitosamente en función del nivel de 

comprensión recíproca (al menos en el grado en que esta comprensión sea 

relevante para sus objetivos actuales) de sus motivos, intenciones, etcétera. La 

comprensión es “la forma de experiencia del conocimiento de sentido común 

de los asuntos humanos” (citando a Schütz). La comprensión sociológica es 

el resultado de una interpretación subjetiva por parte del sociólogo de los 

fenómenos de la conducta humana que estudia. Como tal, pertenece al ámbito 

objetivo del método sociológico y de la teoría interpretativa.

Conocimiento: Para una persona en la vida cotidiana el conocimiento es todo 

aquello que considera como tal. Se relaciona esencialmente con cuestiones prác-

ticas y consiste frecuentemente en recetas sobre diversos tipos de conductas y 

actividades. El conocimiento de sentido común puede variar desde una cuasiex-

perticia hasta un nivel extremadamente vago e impreciso. Todo lo que una persona 

sabe, en su totalidad, constituye su acervo de conocimiento. Como totalidad, 

este acervo es incoherente, inconsistente, no sistemático y solo parcialmente 

claro. Es útil para la consecución de sus objetivos mientras sus recetas produzcan 

resultados satisfactorios y ofrezcan explicaciones adecuadas. En contraste, el 

conocimiento filosófico o científico tiene un interés puramente intelectual y está 

sujeto a controles, al principio de coherencia y homogeneidad, etcétera.



91
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Constitución: El término se refiere a la constitución de los objetos de pensamiento 

(cogitata) y al proceso de clarificación del sentido, al establecimiento del contexto 

significativo, así como a la movilización del conocimiento previo respecto a los 

objetos específicos de la vida consciente en curso. Es un proceso acumulativo 

en el que los resultados cognitivos de las experiencias repetidas del “mismo 

objeto” se sedimentan en la mente.

Eidos: Las características “esenciales” o generales de cualquier objeto perceptible 

en contraste con sus aspectos empíricos cambiantes. Pertenece a la esfera de los 

significados, en la que se constituyen los objetos de percepción y de cogitación.

Epojé: La suspensión de la creencia en las características ontológicas de los objetos 

experimentados. Cada dominio elemental de la experiencia humana (vida 

cotidiana, ciencia, etcétera) tiene su epojè particular.

Evidencia: Lo que, a la luz de las experiencias y conocimientos acumulados por 

una persona, aparece como verdadero sin cuestionamiento.

Experiencia: El punto de partida elemental de todas las reflexiones fenomenológicas 

es la experiencia en su esencia actual o inmediatamente vivida, es decir, el flujo 

espontáneo de una corriente de experiencia subjetiva en la que vive el individuo 

y que como corriente de conocimiento, incluye asociaciones espontáneas, trazas 

mnémicas, etcétera, de otras experiencias previas. La experiencia se convierte en 

subjetivamente significativa solo mediante un acto de reflexión en el que una 

experiencia actual por esencia es retrospectivamente captada conscientemente 

y constituida cognitivamente. En el curso de su vida, una persona establece 

un acervo de experiencias que le permite definir las situaciones en las que se 

encuentra y orientar su conducta en ellas.

Idealización: Un principio general que surge de los distintos tipos de experiencias 

pasadas y que expresa las expectativas confiadas respecto a las experiencias 

futuras. Por ejemplo, con la idealización en el modo de “puedo hacerlo de 

nuevo”, se manifiesta la confianza en la fiabilidad y estabilidad del mundo de 

la vida cotidiana.

Intencionalidad: La característica más fundamental de la conciencia: siempre es 

conciencia de algo, está orientada hacia algo y, a su vez, es “determinada por 

el objeto intencional en función del cual es una conciencia” (citando a Schütz). 

El objeto intencional es, entonces, el objeto intencionado, hecho significativo 

por el individuo y objeto de una atención aperceptiva y cognitiva. Todo acto 

mediante el cual una persona experimenta un objeto, ya sea físico o ideal, es un 

acto intencional. Por este acto, el objeto mismo es constituido cognitivamente.



92
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

Intersubjetividad: Una categoría que, en general, se refiere a aquello que es 

(especialmente en términos cognitivos) común a diferentes individuos. En la 

vida cotidiana, una persona asume la existencia de otras personas como algo 

evidente. Razonan y actúan bajo la hipótesis de que estas otras personas son 

fundamentalmente como ellas, dotadas de conciencia y voluntad, deseo y 

emociones. La mayor parte de las experiencias de vida de una persona confirma 

y refuerza la convicción de que, en principio y bajo circunstancias normales, 

las personas en contacto unas con otras se comprenden al menos en el nivel 

necesario para mantener una relación. Los fenomenólogos han planteado el 

problema de la intersubjetividad.

Poner entre paréntesis: Un dispositivo metodológico propio de la investigación 

fenomenológica, que consiste en un esfuerzo deliberado por dejar de lado 

todos los juicios ontológicos sobre la “naturaleza” y la esencia de las cosas, 

eventos, etcétera. Así, la “realidad” de las cosas y eventos no se cuestiona, pero 

se “pone entre paréntesis”. Este procedimiento convierte los procesos mentales 

de experimentación en el tema central de la fenomenología.

Mundo: El término se refiere a la experiencia subjetiva y la comprensión. Es, en 

primer lugar, el mundo de alguien, es decir, el individuo que lo experimenta 

concretamente y, luego, el mundo de una esfera de experiencia más o menos 

específica. En el sentido directamente subjetivo, un mundo es la totalidad de 

una esfera de experiencia tal como es vista y comprendida por un individuo 

específico en un momento particular y bajo circunstancias específicas. Todo 

individuo puede vivir sucesivamente, alternativamente o de manera ocasional 

en un número indeterminado de mundos: el mundo de la vida, el mundo del 

juego y de la pretensión, el mundo de los sueños, etcétera. La aplicación del 

término mundo a estas múltiples esferas de experiencia está justificada subjetiva-

mente en el sentido de que para el individuo que experimenta la esfera en la 

que se encuentra en ese momento, esta constituye efectivamente la totalidad del 

mundo. Objetivamente, para el sociólogo fenomenológico, cada esfera es limi-

tada y posee una pertinencia meramente relativa. Por ello, prefiere denominarla 

“provincia limitada de significación”.

Mundo de la vida cotidiana: La esfera total de las experiencias de un individuo 

que está circunscrita por los objetos, personas y eventos encontrados durante 

la búsqueda de los objetivos pragmáticos cotidianos. Es un mundo en el cual 

la persona está “plenamente consciente” y que se presenta como la realidad 

suprema de su vida.



93
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Objetividad: La posición mental del espectador desinteresado. Fundamentalmente, 

el punto de vista objetivo es el del observador desinteresado.

Reducción fenomenológica: El procedimiento fundamental del método 

fenomenológico. A través de la “puesta entre paréntesis” de todos los juicios 

sobre la naturaleza ontológica de los objetos percibidos, etcétera, y sin tener 

en cuenta su unicidad, lo que se da en la experiencia cognitiva se reduce a lo 

“esencial” de su forma.

Sentido: El sentido de una experiencia se establece, retrospectivamente, mediante 

interpretación. El sentido subjetivo es el significado que una persona atribuye 

a sus propias experiencias y acciones. El sentido objetivo es el significado 

atribuido por un observador a la conducta de otra persona. Toda conducta 

humana aparece en un contexto de significación subjetiva. La autointerpretación 

significativa de la conducta consiste en relacionar experiencias específicas con 

otras experiencias, a la luz de los intereses y motivos implicados. Por contraste, 

la interpretación de la conducta de otra persona concreta consiste en relacionar 

la conducta observada con un contexto objetivo de significación, constituido 

por concepciones generales preestablecidas y tipificadas.

Subjetividad: En su sentido inmediato, el término se refiere exclusivamente a 

las experiencias, reflexiones, motivos, etcétera, de un individuo concreto. En 

un sentido estricto, el sentido subjetivo inherente a la conducta siempre es el 

sentido que la persona que actúa atribuye a su propia conducta. Esto incluye 

sus motivos, es decir, tanto sus razones para actuar como sus objetivos, sus 

planes inmediatos o de mayor alcance, su definición de la situación y de otras 

personas, su concepción de su propio rol en la situación dada, etcétera. La 

verdadera subjetividad debe distinguirse del punto de vista subjetivo de los 

sociólogos observadores, quienes consideran que las significaciones subjetivas 

son factores cruciales en todas las relaciones interactivas estudiadas. Al ocuparse 

de ellas, utilizan marcos de referencia específicos, es decir, conjuntos de 

conceptos objetivos que se refieren a la subjetividad de la conducta humana. 

Metodológicamente, estos conceptos no difieren de ninguna manera de aquellos 

adoptados desde el punto de vista objetivo. La diferencia radica en el sujeto y el 

procedimiento mediante el cual se obtiene la información sociológica. La única 

fuente directa de información subjetiva es el propio individuo observado. La 

aplicación de un marco de referencia objetivo correspondiente al punto de vista 

subjetivo conduce al análisis sociológico de la información subjetiva recopilada 

y lleva a la interpretación subjetiva de los fenómenos sociales.



94
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

Notas al final

1*	 “[…] Alfred Schütz, hace una propuesta sustentada en la fenomenología y la 

teoría de la acción social de Max Weber. Al tener el postulado epistemológico 

de que en la conciencia del sujeto aparece el objeto y que, metodológicamente, 

el mundo social es un espacio intersubjetivo donde los sujetos interactúan y 

que es posible dar cuenta de su ‘existencia’, es posible conocer un objeto. 

Esto es así porque se tienen acervos comunes que se encuentran distribuidos 

desigualmente, pero lo suficientemente integrados para interactuar. Aunque 

hay otros ‘mundos’, por ejemplo, […] la fantasía, la mitología, la religión, 

estos aún están supeditados al mundo intersubjetivo que podría llamarse real. 

En el caso de esta perspectiva aplicada a la investigación social, es no dar por 

sentado la existencia real, ya que este mundo es una construcción entre las 

acciones de sus agentes. Lo que se ve es la exteriorización de la conciencia 

de los sujetos de forma manifiesta y latente”. Alberto Arellano Ríos (coord.), 

“Estudio introductorio”, en Observar, comprender e interpretar. Aproximaciones al estudio 

de lo social (Zapopan: El Colegio de Jalisco, 2024), 21.
3*	 “Berger y Luckmann plantean dos tesis fundamentales: La realidad es construida 

socialmente, y la sociología del conocimiento debe analizar los procesos mediante los cuales esta se 

genera. La realidad, el mundo social que conocemos y percibimos como evi-

dente, es el producto objetivado de la actividad humana a lo largo de la his-

toria. Sin embargo, percibimos este mundo como algo externo, de la misma 

manera que el mundo natural. ¿Qué papel desempeña el conocimiento en 

nuestra percepción de este mundo como natural y evidente? Ellos responden 

partiendo de una descripción de la vida cotidiana basada en los trabajos del 

sociólogo y fenomenólogo Alfred Schütz. De esta descripción emergen varias 

proposiciones importantes: La vida cotidiana es la realidad soberana. Comparto 

la significación de este mundo con los demás. La tipificación es la herramienta 

de conocimiento del mundo. El lenguaje permite la transmisión de las tipifi-

caciones. Estos elementos permiten comprender el proceso de construcción 

social de la realidad. Este proceso consta de tres momentos: externalización, obje-

tivación e internalización, los cuales están vinculados dialécticamente entre sí. Los 

autores resumen este proceso con las siguiente formula: La sociedad es una produc-

ción humana. La sociedad es una realidad objetiva. El hombre es una producción social”. Xavier 

Molenat, La sociologie (París: Seuil, 2009), 98-99. 

*	 Para regresar a la hoja de 
lectura, cliquee sobre el 
número de nota.



95
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

6*	 “Lo cotidiano es ese ‘social’ visto desde la perspectiva de los propios indivi-

duos, aquello que se ha convenido en llamar los ‘actores’. La orientación aquí 

es, lo admito, claramente fenomenológica”. Claude Javeau, La Société au jour le 

jour. Écrits sur la vie quotidienne (Bruselas: La Lettre Volée, 2003), 39.
8*	 “Podemos atrevernos a sugerir que el hombre en la actitud natural tam-

bién utiliza una epojé específica, que, por supuesto, es muy diferente de la 

del fenomenólogo. No suspende su creencia en el mundo exterior y en sus 

objetos, sino que, al contrario, suspende toda duda sobre su existencia. Lo que 

pone entre paréntesis es la duda de que el mundo y sus objetos puedan ser 

diferentes de cómo le aparecen. Proponemos llamar a esta epojé la epojé de la 

actitud natural”. Schütz, Le chercheur, 127. 
9*	 “[…] en la actitud natural de la vida cotidiana se presupone sin discusión lo 

siguiente: a) la existencia corpórea de otros hombres; b) que esos cuerpos 

están dotados de conciencias esencialmente similares a la mía; c)  que las 

cosas del mundo externo incluidas en mi ambiente y en los de mis seme-

jantes son las mismas para nosotros y tienen fundamentalmente el mismo 

sentido; d) que puedo entrar en relaciones y acciones recíprocas con mis 

semejantes; e) que puedo hacerme entender por ellos (lo cual se desprende 

de los supuestos anteriores); f) que un mundo social y cultural estratificado 

está dado históricamente de antemano como marco de referencia para mí y 

mis semejantes, de una manera, en verdad, tan presupuesta como el ‘mundo 

natural’; g) que, por lo tanto, la situación en la que me encuentro en todo 

momento es solo  en pequeña medida creada exclusivamente por mí”. Alfred 

Schütz y Thomas Luckmann, Las estructuras del mundo de la vida (Buenos Aires: 

Amorrortu, 2009), 26-27. 
11*	 “Al hablar de un ‘tipo de tensión de la conciencia’, Schütz quiere decir que en 

el mundo de la vida cotidiana, tengo una plena conciencia, una plena atención 

a la vida. Es esta atención la que delimita el segmento del mundo pragmáti-

camente pertinente, así como los elementos a seleccionar en mi reserva de 

experiencia, que designa la sedimentación de todas nuestras experiencias en 

forma de tipos”. Sébastien Laoureux, “Du pratique au théorique : La sociologie 

phénoménologique d’Alfred Schütz et la question de la coupure épistémolo-

gique”, Bulletin d’Analyse Phénoménologique iv, núm. 3 (2008): 174.
12*	 “[…] el acento de realidad se apoya en la armonía entre las experiencias y 

un estilo específico de vivencia, es decir, un estilo cognoscitivo”. Schütz y 

Luckmann, Las estructuras, 44. 



96
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

13*	 Para Schütz, el Alter Ego se presenta al actor como una demostración práctica 

de un ser idéntico a él con el cual comparte un mundo intersubjetivo cono-

cido como el mundo del yo, en el cual cohabitan sus predecesores, contem-

poráneos y sucesores, que se reúnen bajo una estructura social organizada 

que da lugar al orden social. Schütz, Le chercheur, 127.
14*	 “El conocimiento de sentido común es el que comparto con otros en la rutinas 

normales y auto-evidentes de la vida cotidiana”. Así, “el sentido común 

encierra innumerables interpretaciones precientíficas y cuasi-científicas sobre 

la realidad cotidiana, a la que da por establecida. Si vamos a describir la rea-

lidad del sentido común, tendremos que referirnos a estas interpretaciones, 

así como también tendremos que tomas en cuenta su carácter de presupuesto; 

pero lo hacemos colocándolo entre paréntesis fenomenológicos”. Berger y 

Luckmann, La construction, 71, 75.
15*	 “El hecho social [...] como variante de una única vida de la que la nuestra 

también forma parte, y que todo otro es para nosotros un otro nosotros 

mismos”. Maurice Merleau-Ponty, Signes (París: nrf-Gallimard, 1960), 137. 
16*	 “El hecho de que los individuos puedan adquirir la formación lingüística 

(es decir, social) del mundo de la vida como base de su concepción del 

mundo se apoya en la tesis general de las perspectivas recíprocas”. Schütz y 

Luckmann, Las estructuras, 75.
18*	 “Si yo estuviera ahí, donde está él ahora, entonces yo experimentaría las cosas 

en la misma perspectiva, distancia y alcance que él. Y si él estuviera aquí donde 

estoy yo ahora, él experimentaría las cosas desde la misma perspectiva que 

yo”. Schütz y Luckmann, Las estructuras, 74.
19*	 “Él y yo aprendemos a aceptar como dado el que las variaciones en la aprehen-

sión y explicación que resultan de las diferencias entre mi situación biográfica 

y la suya carecen de importancia para mis objetivos prácticos presentes y para 

los suyos, para los nuestros. Así, yo y él, nosotros, podemos actuar y com-

prendernos mutuamente como si hubiéramos experimentado de un modo 

idéntico, y explicitado los Objetos –y sus propiedades– que están efectiva o 

potencialmente a nuestro alcance. Y aprendemos a aceptar como dado que 

podemos en principio obrar de esta manera, es decir, aprendemos no solo que 

el mundo que hemos experimentado en común está socializado, sino también 

que el mundo que el mundo que aún me falta por experimentar es, en prin-

cipio, socializable”. Schütz y Luckmann, Las estructuras, 75. 



97
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

27*	 “La intersubjetividad no es un problema de constitución a resolver dentro de 

la esfera trascendental, sino un dato del mundo de la vida”. Laoureux, “Du 

pratique”, 169-188. 
28*	 “La realidad de la vida cotidiana no solo está llena de objetivaciones, sino 

que es posible únicamente por ellas. Estoy rodeado todo el tiempo de objetos 

que ‘proclaman’ las intenciones subjetivas de mis semejantes […]”. Berger y 

Luckmann, La construction, 91.
29*	 “Este acervo de conocimientos sería el resultado de frecuentaciones más o 

menos regulares de los diferentes contextos en los cuales el sujeto cognitivo 

ha tenido que actuar, adaptarse y establecer relaciones con su entorno o con 

las instituciones de su medio social. Las recurrencias eventuales y la regula-

ridad de las prácticas así aprendidas terminan por constituir un repertorio de 

creencias, representaciones y saberes prácticos sobre los cuales el sujeto regula 

sus comportamientos y sus conductas cognitivas”. Cédric Cagnat, La construction 

collective de la réalité (París: L’Harmattan, 2004), 149.
30*	 El fenomenólogo no niega la existencia del mundo externo, pero para ana-

lizarlo, debe suspender la creencia en su existencia: pone el mundo entre 

paréntesis. El resultado de esta reducción fenomenológica sería el universo de 

nuestra vida consciente, el flujo de pensamiento en su totalidad, con todas sus 

actividades, todas sus cogitaciones y sus experiencias.
33*	 “Proceso durante el cual el individuo adquiere –‘aprende’, ‘interioriza’, ‘incor-

pora’, ‘integra’– maneras de hacer, pensar y ser que están situadas social-

mente”. Muriel Darmon, La socialisation (París: Armand Colin, 2010), 6.
34*	 “Toda interpretación se basa en una reserva de experiencias anteriores, que 

son nuestras propias experiencias y las transmitidas por nuestros padres y 

maestros. Estas funcionan como un marco de referencia en forma de “conoci-

miento disponible”. Schütz, Le chercheur, 105.
35*	 “[…] ‘una reserva de conocimiento disponible’ constituida sobre la base de 

nuestras experiencias anteriores y de aquellas que nos han sido transmitidas 

durante la socialización”. Zaccaï-Reynners, Le monde, 24.
40*	 “Se trata de distinguir, gracias a la sociología del conocimiento, lo que pertenece a 

la esfera de la sensación de lo que pertenece a la esfera de la representación –hasta 

habría que decir de la categorización– que es una operación compleja que implica 

una clasificación de la realidad según imperativos en cierto modo suprasensoriales 

e incluso supraindividuales. El intelecto revela sus componentes sociales”. Francis 

Farrugia, Sociologies. Histoires et théories (París: cnrs Éditions, 2012), 130.



98
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

45*	 “‘Tipificar’ significa entonces 1) ‘sintetizar’, reducir el flujo politético a 

su cristalización monotética, con siempre esta idea de una pérdida de la 

plurivocidad de la experiencia original, y 2) ‘insertar’ este producto en 

la red ya constituida de las síntesis previamente realizadas”. Zaccaï-Rey-

ners, “Fiction et typification”.
47*	 “El lenguaje, que aquí podemos definir como un sistema de signos vocales, es 

el sistema de signos más importante de la sociedad humana. […] pero no es 

posible intentar hablar de lenguaje hasta que las expresiones vocales estén en 

condiciones de separarse del ‘aquí y ahora’ inmediatos en los estados subje-

tivos”. Berger y Luckmann, La construction, 93.
48*	 “Un caso especial de objetivación, pero que tiene importancia crucial es la 

significación, o sea, la producción humana de signos. Un signo puede dis-

tinguirse de otras objetivaciones por su intención explícita de servir como 

indicio de significados subjetivos”. Berger y Luckmann, La construction, 91.
50*	 Se podría decir que la tipificación conlleva un anonimato en diversos grados. 

Cuanto más anónima sea la construcción tipificada, más se separará de lo 

que constituye la singularidad de un evento o de una persona. En situaciones 

donde el anonimato es total o se acerca a ello, los individuos se vuelven inter-

cambiables. Dejo de tratar con sujetos cuyo nombre, gustos y deseos conozco, 

para tratar con tipos, con actores que desempeñan roles específicos estable-

cidos por las instituciones que los emplean. Así, “si, en la relación directa del 

‘nosotros’, las mediaciones simbólicas son débilmente tematizadas, el paso a 

la contemporaneidad anónima marca un aumento de las mediaciones simbó-

licas, en relación inversa con la disminución de la inmediatez”. Paul Ricœur, 

Temps et récit. Tome iii : Le temps raconté (París: Le Seuil, 1985), 166.
56*	 Del Tractatus logico-philosophicus de Ludwig Wittgenstein tomamos estas dos citas 

que nos parecen describir –sucintamente– una cierta visión (que hacemos 

nuestra) de cómo el lenguaje se encuentra conectado a la realidad: “Que el 

mundo sea mi mundo se muestra en esto: que las fronteras del lenguaje (del 

único lenguaje que comprendo) significan las fronteras de mi mundo”; “Plan-

tear la esencia de la proposición es plantear la esencia de toda descripción, por 

lo tanto, la esencia del mundo”. Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philoso-

phicus (París: Gallimard, 2011), [5.62] 36 y [5.4711] 34.
60*	 “[…] hay porciones del mundo real, hecho objetivos en el mundo, que son 

hechos sólo merced al acuerdo humano. En un sentido, hay cosas que existen 

sólo porque creemos que existen […] cosas como el dinero, la propiedad, 



99
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

los gobiernos y los matrimonios. […] bauticé a algunos de los hechos que 

dependen que dependen del acuerdo humano como ‘hechos institucionales’ 

para distinguirlos de los hechos no institucionales o ‘brutos’ […] porque para 

sus existencia requieren instituciones humanas. Para que este pedazo de papel  

sea un billete de cinco dólares, por ejemplo, tiene que haber la institución 

humana del dinero”. Searle, La construcción, 21. 
62*	 La noción de reflexividad, utilizada en el sentido que la etnometodología da a 

este término, es muy pertinente en este contexto, ya que “designa el hecho de 

que el lenguaje es a la vez un elemento de descripción y de construcción de la 

vida social; es ‘performativo’ (la enunciación constituye la acción). Una refor-

mulación reflexiva produce la situación al mismo tiempo que la describe”. 

Jean Pierre Delas y Bruno Milly, Histoire des pensées sociologiques (París: Armand 

Colin, 2011), 428. 
67*	 “El mundo social que comprende a los alter ego se organiza en torno al 

yo, que soy el centro, en asociados (Umwelt), contemporáneos (Mitwelt), 

predecesores (Vorwelt) y sucesores (Folgewelt), lo que me permite ins-

tituir, en mis diferentes actitudes hacia los demás, estas múltiples rela-

ciones”. Schütz, Le chercheur, 187. 
69*	 “En el tiempo histórico, experimento el presente como resultado de eventos 

pasados. [...] Todas estas perspectivas temporales pueden remitirse a un pre-

sente vivo: mi presente actual o anterior, o el de mi semejante con quien estoy 

relacionado en un presente originario o derivado”. Schütz, Le chercheur, 119. 
71*	 Este tiempo psíquico se fundamentaría en los ritmos fisiológicos del orga-

nismo, es decir, en un tiempo que podríamos llamar biológico, “[…] a la obra 

en el crecimiento, los fenómenos internos tales como el sueño, la digestión, la 

menstruación femenina, el pulso, el parpadeo, etc.”. Javeau, Sociologie, 11.
79*	 “El tiempo social, que designa la influencia de las estructuras sociales sobre los 

flujos temporales, tal como se descubre en la secuenciación de las unidades de 

tiempo, desde el segundo hasta el siglo, la distribución de los tiempos de acti-

vidad (semana) y de descanso (domingo, vacaciones), etc.”. Javeau, Sociologie, 11.
80*	 “Descubro que el tiempo en la realidad cotidiana es continuo y limitado. Toda 

mi existencia en este mundo está ordenada continuamente por su tiempo, está 

verdaderamente envuelta en él. […] No puedo invertir a voluntad las secuencias 

que ella impone: ‘lo primero es lo primero’ constituye un elemento esencial de 

mi conocimiento de la vida cotidiana”. Berger y Luckmann, La construction, 80-81. 



100
Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca

81*	 “Nací en una determinada fecha, engresé en la escuela en otra, emprecé a tra-

bajar en mi profesión en otra, etc. Estas fechas, sin embargo, están todas ‘ubi-

cadas’ dentro de una historia mucho más vasta, y esta ‘ubicación’ conforma 

decididamente mi situación”. Berger y Luckmann, La construction, 81.
87*	 “En mi mundo cotidiano, todo es evidente, todo sigue su curso, todo se desa-

rrolla como está previsto. No concibo el mundo en el que vivo como resultado 

de una cierta construcción de la realidad. Mi mundo es una especie de refugio 

que me evita preguntarme cómo vivir, cuestionarme sobre los fundamentos 

de la conducta humana. El mundo social en el que vivo se presenta como 

exclusivo de cualquier otro”. Tellier, Alfred Schütz, 83. 
88*	 Este punto de vista fisicista también aparece en las ciencias sociales, especial-

mente en Durkheim. Para él, “la vida social debe explicarse no por la concep-

ción que tienen de ella quienes participan en ella, sino por causas más pro-

fundas que escapan a la conciencia”. Estas cosas profundas son los fenómenos 

de asociaciones de los miembros (es decir, la constitución de la sociedad). En 

esta perspectiva, el corazón de los fenómenos sociales reside en las formas de 

asociaciones humanas. Cfr. Emile Durkheim, “La conception matérialiste de 

l’histoire-Une analyse critique de l’ouvrage d’Antonio Labriola. Essais sur la 

conception matérialiste de l’histoire”, Revue Philosophique 44 (1897): 645-651.
89*	 “La habituación comporta la gran ventaja psicológica de restringir las 

opciones. Si bien en teoría pueden existir tal vez una cien maneras de 

emprender la construcción de una canoa con ramas la habituación las res-

tringe a una sola, lo que libera al individuo de la carga de ‘todas esas deci-

siones’ […] la habituación torna innecesario volver a definir cada situación 

paso a paso”. Berger y Luckmann, La construction, 117.
93*	 “Es entonces en el trabajo de la historia, mediante fenómenos de cristaliza-

ción (tipificaciones y hábitos) y sedimentación (particularmente, aunque no 

exclusivamente, en acervos comunes de conocimientos, como el lenguaje que 

nombra la realidad) que las instituciones adquieren cierta solidez y estabi-

lidad”. Corcuff, Les nouvelles, 54.
98*	 “El mundo de los simples contemporáneos, al igual que el de los prede-

cesores, está hecho de una galería de personajes que no son y nunca serán 

personas. En el mejor de los casos, el empleado de correos se reduce a un 

‘tipo’, a un rol al que respondo esperando de él una correcta distribución del 

correo”. Ricœur, Temps, 166-167. 



101
Reflexión teórica

El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente llamamos realidad:  

reflexiones desde las sociologías fenomenológica y constructivista

Pablo Salvador Venegas de Luca 

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

núm. 31

ISSN 2007-4964

99*	 Con la noción de asunción de roles, Mead subraya la dimensión autorreflexiva de 

la acción social. La asunción de roles consistiría, en primer lugar, en recons-

truir la perspectiva del otro (el niño sabe lo que su madre espera para poder 

satisfacerla) y luego, en un segundo momento, en hacerla suya. Cfr. George 

Herbert Mead, Espíritu, persona y sociedad (Buenos Aires: Paidós, 1968).
100*	 “Un universo de discurso, sistema de significados comunes o sociales que el 

pensamiento presupone como contexto, se vuelve posible únicamente porque 

los individuos adoptan la actitud o las actitudes del otro generalizado hacia sí 

mismos”. Mead, Espíritu, 133. 
101*	 “Las instituciones también se representan de otra manera. Sus objetivaciones 

lingüísticas, desde sus simples designaciones verbales hasta su incorporación 

en simbolizaciones altamente complejas de la realidad, también las repre-

sentan (es decir, las hacen presentes) en la experiencia”. Berger y Luck-

mann, La construction, 147.
106*	 “Si tuviera que caracterizar mi trabajo en dos palabras, es decir, como se hace 

mucho hoy en día, aplicarle una etiqueta, hablaría de estructuralismo constructivista o 

de constructivismo estructuralista, tomando la palabra estructuralismo en un sentido 

muy diferente al que le da la tradición saussuriana o lévi-straussiana. Por estruc-

turalismo o estructuralista, quiero decir que existen, en el mundo social mismo, 

y no solo en los sistemas simbólicos, lenguaje, mito, etc., estructuras objetivas, 

independientes de la conciencia y de la voluntad de los agentes, que son capaces 

de orientar y de coaccionar sus prácticas o sus representaciones. Por constructi-

vismo, quiero decir que hay una génesis social por una parte de los esquemas de 

percepción, de pensamiento y de acción que son constitutivos de lo que llamo 

habitus, y por otra parte de las estructuras sociales, y en particular de lo que 

llamo campos y grupos, especialmente de lo que comúnmente se denomina 

clases sociales”. Pierre Bourdieu, Choses dites (París: Minuit, 1987), 147.
118*	 En topología, la cinta de Möbius (también llamada banda de Möbius o anillo de 

Möbius) es una superficie compacta cuyo borde es homeomorfo a un círculo. 

En otras palabras, solo tiene una cara a diferencia de una cinta clásica que tiene 

dos. Tiene la particularidad de ser reglada y no orientable. Esta superficie fue 

descrita independientemente en 1858 por los matemáticos August Ferdinand 

Möbius (1790-1868) y Johann Benedict Listing (1808-1882). El nombre del 

primero fue retenido gracias a un informe presentado en la Academia de Cien-

cias de París. También se encuentran las denominaciones de banda, anillo o cin-

turón de Möbius, que a veces se escribe “Moebius” o “Moëbius”.


