Resumen del articulo
El trayecto del demonio al inconsciente
The Devil’s Journey to the Unconscious

Fernando M. Gonzalez
Instituto de Investigaciones Sociales, Universidad Nacional Auténoma de México,
México. SNII 111
fmgg3@prodigy.net.mx
https://orcid.org/0009-0003-7879-8235
Doctor en Ciencias de la Educacién por la Universidad de Paris 8

Recibido: 10 de abril de 2025
Aprobado: 8 de septiembre de 2025

Resumen

El texto busca dar cuenta de dos experiencias respecto a la subjetividad, que
afectan también al cuerpo de diferente manera, con base en dos experien-
cias: una que se lleva a cabo bajo el dispositivo del exorcismo en el siglo
xvil en el caso del convento de las ursulinas en Loudun (1634-1640), la
otra desde aquel del psicoandlisis en los afos sesenta del siglo pasado en el
convento benedictino de Santa Maria de la Resurreccion, en Cuernavaca,
Morelos, México (1961-1967). En este articulo sefalo la diferencia entre el
papel del exorcista y el del psicoanalista mediante dos concepciones sustan-
cialmente diferentes de la subjetividad: la de la aparicién-posesion y la de la

alucinacion e inconsciente.
Abstract

This article seeks to describe two experiences regarding subjectivity, which also
affect the body in different ways, based on two experiences: one carried out

under the guise of exorcism in the 17th Century, in the case of the Ursuline

©0Re

Palabras clave:
inconsciente, alucinacion,
posesion, secularizacion,
subjetividad.

39

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

Fernando M. Gonzélez nam. 31

ISSN 2007-4964


https://orcid.org/0000-0002-1660-2327

convent in Loudun (1634-1640), and the other based on psychoanalysis in the

1960s at the Benedictine convent of Santa Maria de la Resurreccién in Cuer-

Keywords: ~ 1Navaca, Morelos, Mexico (1961-1967). In this article, I point out the difference
unconscious, hallucination, ~ between the role of the exorcist and the psychoanalyst through two substan-
possession, secularization,  tially different conceptions of subjectivity: that of apparition-possession and

subjectivity.  that of hallucination and the unconscious.

40

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco EL TRAYECTO oNIo CONSC
marzo-agosto 2026 DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

nam. 31 Fernando M. Gonzélez
ISSN 2007-4964

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE



Fernando M. Gonzalez
Instituto de Investigaciones Sociales, Universidad Nacional Auténoma de México,
México. SNII I

Introduccion

Ahien donde no hay nada que ver
se tiene la maxima necesidad de alucinar.
REgis DeBRAY'

En algunos conventos se dan situaciones que sirven para mostrar cambios
culturales que uno creeria imposibles en estos recintos que se miran como
aparentemente cerrados a los avatares del mundo. Asi pues, trataré dos casos
—el de Loudun y el de Santa Maria de la Resurrecciéon— que permiten vislum-
brar parte de las transformaciones de la subjetividad. Para ello propongo
recordar la ficcién histérica de Umberto Eco en El nombre de la rosa, libro que,
entre otras muchas cosas, juega con una interpretacién escrituraria en la que
todo parece cuadrar casi a la manera del delirio paranoico y que expresé

muy bien en la frase de su segunda novela, El péndulo de Foucault, que reza asi:

Si se buscan conexiones, uno termina por encontrarlas en todas partes y entre
cualquier cosa. El Mundo estalla en una red, en un torbellino de parentescos,
en donde todo conecta con todo [...]. {Sefores, no podemos inventar cone-

xiones, ya existen!’

Esta interpretacion aparece al final cuando el monje interprete Guillermo
de Baskerville cae en cuenta de que una légica distinta regia los sucesos
ocurridos en el convento, lo cual rompe con la logica del complot perfecto.
De ahi que Eco le colocara a su personaje este tipo de interpretacién en El
nombre de la rosa: “Dios es el infinito torbellino de las posibilidades™,’ seguida
de la que transcribo a continuacién en la que el franciscano le explica al

novicio Adso su manera de encarar la pesquisa:

Régis Debray, Le moment fraternité
(Paris: Gallimard, 2009), 9

Umberto Eco, El péndulo de
Foucault (Barcelona: Lumen y
Bompiani, 1988), 529.

Umberto Eco. El nombre de la rosa
(Barcelona: Lumen, 1984),
575.

41

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

Fernando M. Gonzélez nam. 31

ISSN 2007-4964



4 Eco, El nombre, 371y 373.

5  Para un andlisis pormenorizado
de este texto de Freud, véase
Fernando M. Gonzélez. La guerra
de las memorias. Psicoandlisis, historia
e interpretacion (México: Univer-
sidad Iberoamericana-Univer-
sidad Nacional Auténoma de
Meéxico-Plaza y Valdés, 1998).
Recomiendo los capitulos 1 y 2.

Adso, resolver un misterio no es deducir a partir de los primeros principios. Y
tampoco es como recoger un conjunto de datos particulares para inferir después,
una ley general. Equivale mas bien a encontrarse con uno, dos o tres datos parti-
culares que al parecer no tienen nada en comun, y tratar de imaginar si pueden
ser otros tantos casos de una ley general que todavia no se conoce y quiza nunca
ha sido enunciada [...]. Hasta el final, no se podra saber qué predicados debes

introducir en tu razonamiento y qué debes descartar.*

42

Es decir, el francisano parte de un tipo de interpretaciones creativas, o
sea que con el caso se inventa la regla, interpretacién en parte marcada por
un enfoque secularizado que ya no ve a la Biblia como un texto puramente
sagrado. Este planteamiento se diferencia en buena medida del tipo de inter-
pretaciéon que realizé Sigmund Freud en su analisis de Una neurosis demoniaca
en el siglo xvi, ya que, de entrada, tiende a explicar las cosas eludiendo el
contexto a partir de un analisis hiper- e hipocodificado y, en buena medida,
haciendo alusién a una invariante edipica.’

Por otra parte, el personaje de Baskerville muestra perfectamente lo que
es realizar una intervencién institucional de tipo criminal, marcada por
una serie de relaciones de poder en un convento benedictino. El fraile que
venia con una misiéon diplomatica por encargo de Federico 1 de Bavaria se
encontrd con una situaciéon que no esperaba. Era un fraile en crisis, debido
a que habia sido inquisidor; en el momento de su arribo al convento estaba
atravesado por muchas dudas en relacién con el tipo de interpretaciones que
habia ejercido en su pasado. Ahora intentaba practicar un tipo de hermenéu-
tica que tomaba distancia de un modelo de la revelacion cristiana.

Paso ahora a explicar el asunto que me propongo analizar. Se trata de
entender la distancia, la diferencia y la discontinuidad que existe entre un
grupo de monjas ursulinas del siglo xvir —habitadas, segun su rango, por una
pluralidad de demonios y sus efectos sobre aquellos que intentaron exorci-
zarlas— y un grupo de monjes benedictinos de los afios sesenta del siglo xx —
religiosos a quienes dos psicoanalistas les buscaron sacar a la luz sus conflictos
psiquicos— Me parece un buen punto de partida comparar, para diferenciar,

a los dos exorcistas principales del convento del siglo xvi situado en Loudun,

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

nam. 31 Fernando M. Gonzélez

ISSN 2007-4964



Francia, con los dos psicoanalistas que intervinieron en el convento benedic-
tino de Cuernavaca, México. Ademas, me sirve para aludir a las experiencias
que atraviesan los cuerpos a partir de dos concepciones de invisibilidad, como
son aquellas de la posesion demoniaca y de las denominadas formaciones del
inconsciente: suefios, lapsus, sintomas, delirios, alucinaciones, etcétera.

La diferente concepcién de subjetividad que se maneja en ambos casos
es abismal; no obstante, en algunos puntos no sustanciales se presentan
ciertas analogias, por ejemplo: lo ocurrido trascendio las paredes de los dos
conventos y se transformo en espectaculo, aunque no de la misma manera,
pues no es lo mismo asistir abiertamente a las sesiones de exorcismo que
no hacerlo a las sesiones psicoanaliticas de grupo. Por otra parte, en ambos
casos se trata de un fenomeno urbano, mientras que el de la brujeria era mas
rural y se movia con otras coordenadas.®

Trabajaré el caso de Loudun a partir de fuentes secundarias apoyandome
en Michel de Certeau y Michel Foucault, mientras que el de Cuernavaca lo
haré con base en algunas fuentes primarias. Tuve la posibilidad de trabajar
previamente sobre este tltimo caso, que tuvo como resultado el libro Crisis

de fe. Psicoandlisis en el convento de Santa Maria de la Resurreccion.

Algunas consideraciones acerca del caso Loudun

Las grandes olas de brujeria y de posesion

que han invadido Europa al final de siglo xvi

e inicios del xvi dibujan graves rupturas en

una civilizacion religiosa, quizds las ultimas

a poderse expresar con representaciones
religiosas [...]. La crisis ‘diabélica’ tiene la doble
significacion de develar un desequilibrio de una
cultura y acelerar el proceso de su mutacion.
MicHeL pe CerTEAU’

En Loudun se dieron cita entre 1632 y 1640 exorcistas, comisarios, tedlogos,
médicos y publico en general, que asistieron a las manifestaciones

demoniacas que en buena medida pasaron por el cuerpo: gestos, convulsiones

6  Para una lectura licida que le

rinde tributo a las complejas
relaciones entre brujeria y
posesion, véase la conferencia
de Michel Foucault del 26 de
febrero de 1975, contenida en
Les anormaux (Paris: Gallimard-Le
Seuil, 1999).

7 Michel de Certeau. La possession
de Loudun (Paris: Gallimard-Ju-
lliard, 1980), 8.

43

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

Fernando M. Gonzélez nam. 31

ISSN 2007-4964



Certeau, La possession, 69-77.
Urbain Grandier —predecesor
de Jean Surin y sacerdote
secular— escribio el texto Traite
du célibat des prétres, en el que muy
sesudamente justificaba que

los clérigos, siguiendo la ley
natural, podian tener rela-
ciones sexuales. Tratado que

en los tiempos actuales seria
muy apreciado por muchos
sacerdotes que tienen que
actuar su vida sexual de manera
disimulada. El citado, entre
otras cosas, fue acusado de
tener un pacto con el diablo y
de “frecuentacion de jovencitas
y mujeres y de gozar de viudas
de muy buenas familias [y...]
de hacer de su iglesia un lugar
de placer y un burdel abierto

a todas sus concubinas”.
Certeau, La possession, 88-89

y 241. Algunas monjas lo
acusaron; podria decir que este
asunto inaugurd una especie de
#MeToo avant la lettre. Muri6 en

la hoguera.

44

y voces que formaron parte del léxico satanico, ya que los demonios se

comunicaron y discutieron con los encargados de hacer el exorcismo.

El relato ~dice De Certeau- se fragmenta en nombres propios y en roles [...]. El yo
consciente de la poseida es eliminado [...]. Eso que las hace existir son los ava-
tares de la deglucion, las modalidades de ingestion, las elevaciones de las piernas,
las variaciones de la sudoracion, etcétera.

[...] [Con el tiempo] los primeros ocupantes del terreno [los exorcistas] deben
darles lugar a los clérigos extranjeros, y al poder juridico [asi como al] poder
médico [el cual] se traslada también al lugar [...]. Que éste certifique o niegue la
realidad de la posesion, tiene otro punto de vista que el exorcista [...]. Su diag-
nostico no se sostiene sobre el origen sobrenatural de las frases aisladas, sino en
la relacion que tienen entre ellos los lugares sucesivamente visitados, 'palpados’,
observados vy recorridos por el ojo y las manos de los médicos.

[...] [En resumen] al lugar cerrado manejado por los exorcistas, y la posesion
tenida por cierta, ofreciendo esta un lenguaje sobrenatural, [ahora] las palabras
no son sino humanas. Ellas no circunscriben mas un lugar del infierno, sino las

disputas entre humanos movilizados [...] por sistemas intelectuales divergentes.®

“Sistemas intelectuales divergentes” que hablan, segin De Certeau, de
una incipiente secularizacién que minaba la pretension de la Iglesia catdlica
de intentar cubrir todo el campo de las representaciones. En este caso, me
interesa resaltar la relacion del exorcista con la supuesta endemoniada, asi
como de esta con el demonio y consigo misma. El primero de ellos, Urbain
Grandier, terminé en la hoguera;” el segundo, que logré el exorcismo
exitoso, el jesuita Jean-Joseph Surin, salié del encuentro con consecuencias
nada envidiables para su cuerpo y mente, debido al rudo enfrentamiento con
el demonio por intermedio del cuerpo de la religiosa Juana de los Angeles.

Por su parte, la monja, una vez liberada, logro relatar como se dio la singular
relaciéon con sus habitantes interiores, no exenta de cierta complicidad, com-
placencia y resistencia. En los tiempos actuales, marcados por el movimiento

#MeToo, se puede pensar esta relacion desde el angulo de la compleja nocién

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

nuam. 31

ISSN 2007-4964

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
Fernando M. Gonzalez



del consentimiento. Al respecto, Michel Foucault escribe que a diferencia de la
bruja cuyo cuerpo esta dotado de una serie de prestigios, por ejemplo, ser capaz

de transportarse o de ser transportado o de desaparecer, entre otros,

[e]l cuerpo de la poseida es el lugar de un teatro; es al interior de ese cuerpo que
se manifiestan los diferentes poderes [...]. No es un cuerpo transportado [como
el de las brujas], es un cuerpo atravesado en su espesor [...]. Cuerpo-citadella,
Cuerpo-batalla. Batalla entre el demonio y la poseida que resiste; batalla entre
eso que en la poseida, que resiste, y esa parte de ella misma al contrario, que
consciente y se traiciona, batalla entre los demonios y los exorcistas, y directores
[confesores] con la poseida, que a su vez les ayuda y los traiciona, estando tanto
del lado del demonio por el juego de los placeres, y también de los directores y

exorcistas, por el rodeo de sus resistencias.'

Jean-Joseph Surin relata que un dia no pudo impedir ofrecerse a la Divina
Providencia para ser cargado con el mal de la monja y “participar de todas
sus tentaciones y miserias, hasta pedir ser poseido por el espiritu maligno,
con la finalidad de que ella pueda ser liberada y entrar en ella misma y
consagrarse a su alma”,'" todo ello en la linea de la imitacién de Cristo que
murio6 por los pecados de los hombres para liberarlos.

Se comprendera que esa manera de colocarse ante la poseida como generoso
receptaculo de sus demonios lo dejaba en una posicion vulnerable, pero con-
templaba la esperanza de liberarla y de no quedar ambos atrapados. Su apuesta
era que los demonios aceptaran el reto de pasarse a otro cuerpo; sin embargo,
el jesuita no parece haber calculado como podria librarse de los demonios
si estos lo habitaban, pues dada la jerarquia de la monja, la habitaban varios
demonios y el pasaje de un cuerpo al otro no seria facil y tomaria tiempo.
Digamos que se podria hablar de un tipo de transferencia que poco tiene que
ver con la que siglos después postuld Freud, como se vera en la segunda parte.

Esta entrega incondicional se hizo, paraddjicamente, desde una concep-
cién no exenta de generosa omnipotencia: “Yo te voy a salvar porque confio

en el auxilio del dios, en quien creo, y que por algo me trajo a ese convento”.

10  Michel Foucault, Résume des cours

11

(1970-1982). Conferences, essais et
legons du College de France (Paris:
Julliard, 1989).

Certeau, La possession, 299.

45

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

Fernando M. Gonzélez nam. 31

ISSN 2007-4964



12 Certeau, La possession, 299-300.

46

Jean-Joseph Surin dio cuenta del citado trasvase tiempo después cuando le

escribi6 al padre Doni d’Attichy, en enero de 1634, en estos términos:

Después de tres meses y medio no estoy sin tener un diablo cerca de mi actuando
...]. Eso que no se ha jamas visto en la Iglesia que en el ejercicio de mi ministerio
el diablo pase del cuerpo de la persona poseida y venga hacia el mio, me asalte,
me derribe y me agite.

Yo no sabria explicarle eso que me sucede durante ese tiempo, y como ese
espiritu se une con el mio, sin quitarme el conocimiento ni la libertad de mi alma.
Y esto ocurriendo, haciendo como otro de mi mismo, y como si yo tuviera dos
almas en donde una es desposeida de su cuerpo y del uso de sus 6rganos y se
mantiene a distancia mirando hacer a aquella que se ha introducido. Esos dos
espiritus se combaten en un mismo campo que es el cuerpo: el alma misma es
como compartida y, seguin una parte de si, es sujeto de imposiciones diabdlicas
y, segun la otra, de los movimientos que le son propios o que Dios le dona. Al
mismo tiempo yo siento una gran paz bajo el buen placer de Dios, v, sin saber

cdmo, una rabia extrema y aversion de €l."?

Digamos que el jesuita Surin asiste a lo que mas tarde se denominara sujeto
escindido, pero en vivo y directo, en modo preconsciente-consciente. La pose-
sién que lo habita no es total, ya que tiene la capacidad de poderse mirar dese
una cierta exterioridad y, al mismo tiempo, se ve sufriendo una ambivalencia
incontrolable entre “el buen placer de dios” y la aversion a este. Vale remarcar
que se supone que la posesion en general era supuestamente en general un
“privilegio” de las mujeres, de ahi la preeminencia de los exorcistas varones;
por ello resulta sorprendente que el jesuita haya aceptado el pasaje de los
demonios a su cuerpo. Se esboza aqui una ruptura de la barrera y del contrato
que coloca al sacralizado e instrumento de dios de un lado y a la poseida, del
otro. Muchos afios después, el psiquiatra tenderd a colocarse frente al consi-
derado como loco, marcando perfectamente su distancia, bajo la proteccion
de otra de las instituciones totales que es el manicomio.

Continto con el relato de Surin:

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

nam. 31 Fernando M. Gonzélez

ISSN 2007-4964



Cuando los otros poseidos me ven en tal estado, es un placer de ver como ellos
triunfan y como los diablos se burlan de mi: 'jMédico, ctrate a ti mismo!' [...]. Se
forman a partir de esto, grandes disputas [...]. Unos dicen que es un castigo de
Dios sobre mi [...]. Los otros dicen otra cosa. Y yo me mantengo asi, y no cam-
biaria mi fortuna con ningun otro teniendo la firme persuasion de que no hay

nada mejor que ser reducido a este gran extremo."

Digamos que en este relato asistimos a un oximoron: aquel de la omnipo-
tente vulnerabilidad del exorcista que se sabe pecador y goza de vivir una expe-
riencia extrema, pero a la vez, como imitador de Cristo, investido con una
misién salvifica. Por otra parte, el interventor del convento no solo sufre a
solas su experiencia disociada, sino que permite ver sus debilidades a otros
poseidos. Es decir, asistimos a la caida del supuesto exorcizador y, a pesar de
ello, la monja qued¢ liberada.'

Tiempo después, el general de los jesuitas le escribio al superior de Surin
para informarle que al parecer ahora el mistico Surin se sentia poseido por
el Verbo Encarnado. ;Esta alusion indica que efectivamente los demonios
lo abandonaron? ;Se trata acaso del singular placer de ser poseido por dife-
rentes tipos de invisibles o, solo, de no soportar el vacio? A saber, pero no
deja de ser un caso singular de exorcizador.

La liberacién demoniaca de la madre Juana de los Angeles ocurri6 en
marzo de 1637; dias antes, el 2 de febrero, tuvo una visién-aparicion
previa, que puede ser vista como el contrapunto de la visiéon-alucinacion
que el prior Gregorio Lemercier vivié la noche del 4 de octubre de 1960
en Cuernavaca. En el primer caso la “aparicion” prepard el camino para
poner fin a la posesion; en el segundo, la alucinacién fue el punto de partida
para que el prior iniciara un psicoanalisis que lo llevé a la propuesta de que
también lo hicieran los demads monjes.

Cuando la superiora de las ursulinas habla de la congestion pulmonar
que estuvo a punto de llevarla a la muerte ese 2 de febrero de 1637, afirma
que se hizo presente un angel de unos 18 afios, muy apuesto, que tenia

cierto parecido con el bello y seductor hijo de Gabrielle d’Estrées, quien

13 Certeau, La possession, 310.

14

Como reflexién al margen, me

imagino que ningun psicoa-

nalista —o casi— por mas que

predique la caida de la transfe-

rencia se atreveria a mostrar sus

miserias y contradicciones de

€sa manera porque se minaria

su posicion.

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
Fernando M. Gonzalez

47

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026
num. 31

ISSN 2007-4964



15  Certeau, La possession, 46-47.

48

habia asistido a alguna sesién de exorcismo. Sefiala también que fue con el

apoyo franco de san José que salié curada. A este tltimo lo describe asi:

Yo vi a san José con figura de hombre teniendo el rostro mds resplandeciente
que haya visto, con una gran cabellera y me parecié con una majestad mas que
humana, el cual me puso la mano sobre mi costado donde tenia mucho dolor, y
me parece que me puso una uncion, después de lo cual yo senti que volvian mis

sentidos exteriores y me encontré completamente curada.'

No obstante, aun hacia falta que el tltimo demonio que la habitaba se deci-
diera a salir; asi que para que lo sacara hizo traer a Surin que ya habia dejado
el convento. Al parecer, la peticion venia del citado demonio, que pidi6 que el
jesuita lo liberara porque no dependia de €l hacerlo. Esta vez se nos presenta un
demonio quiza fatigado o sintiéndose muy solo. El 19 de marzo de 1637, por
fin, la priora de las ursulinas qued¢ libre. Atin faltaba saber coémo habia sido la
experiencia de su posesion. Ya liberada de sus ocupantes demoniacos, la monja
escribi6 acerca de lo vivido, de lo cual adelanté que se jugd en un tipo de com-
placencia, condescendencia y una singular resistencia. Veamos de qué manera.

Cuando Michel de Certeau cita parte de su testimonio se pregunta en el
caso de las poseidas si se trata de victimas o complices. Este tipo de disyuntivas
con relacion a las consideradas victimas se presta muchas veces a simplificar las
cosas. Ciertamente no es el caso del historiador y jesuita. En la era de las victimas
tenemos una enorme variedad y matices: hay victimas francas, como en genoci-
dios o desastres naturales; las hay que fueron victimizadas y luego se convierten
a su vez en victimarias. En este segundo caso, ya no se puede ver a las victimas
COmo una esencia sino solo como una situacion que puede variar. También hay
victimas que quedan atrapadas en contextos que dictan una légica de compor-
tamiento y que con suma facilidad se deslizan hacia lo insinuado o francamente

ordenado. Certeau escribe al respecto:

De esta combinacion entre una complicidad que implica un sistema para fun-

cionar vy la coercion que este ejerce, [Juana de los] Angeles ha hablado mejor

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

nam. 31 Fernando M. Gonzélez

ISSN 2007-4964



que nadie cuando en 1644 escribe de su estado pasado [...] pero ella no es asi
de lucida [...] que cuando entra en otro sistema, aquel de la mistica [...]. A su
manera, los exorcistas, los curiosos, el publico hacen el gesto que los lleva a

desear ese espectaculo abominable, a desear eso que condenan.'®

Veamos entonces parte de su autorreflexion distanciada:

El diablo me engafiaba por medio de un pequefo consentimiento que yo
le tenia a las agitaciones y a otras cosas extraordinarias que €l hacia en mi
cuerpo. Yo tenia un extremo placer de oirlo hablar, y me regocijaba en ser
mas trabajada que las otras, lo cual les daba grandes fuerzas a esos espiritus
malditos [...]. Ellos se familiarizan con el espiritu humano y extraen de este
los pequefos placeres y un tacito consentimiento. Para operar en el espiritu
de las criaturas que ellos poseen [...] ellos imprimen en ellas eso que les gusta
y les hacen creer eso que quieren, mas aun, cuando ellas no los ven como
enemigos de su salud [...]. Muy seguido yo remarqué muy bien que yo era la
causa primera de mis tribulaciones y que el demonio no actuaba sino gracias

a las entradas que yo le ofrecia."”

Esta complicidad vista de manera tan licida no implica, sin embargo,
que la creencia en la legion demoniaca se haya disuelto. Para nada. Sigue
ahi, pero ahora ya es vista a partir no de alguien que se ve habitado de esta
combinacién de complicidad, complacencia y resistencia. Se trata, pues, de
una autocritica con limites que deja a salvo la creencia. Por otra parte, se
diferencia de aquella de Surin, que no vive la posesion a partir de ese tipo
de complacencia y resistencia sino de su pretension de parecerse a Cristo.

Tenemos otro ejemplo: en este la monja muestra su molestia con el
sacerdote que les habian asignado, quien les ordenaba recibir la comunion
tras las rejas conventuales en lugar de en el templo. Entonces comenzé
a cultivar un pensamiento inducido supuestamente por el demonio que
implicaba humillar al cura. Sefiala que se sinti6 muy miserable porque no

resisti¢ a dicho pensamiento:

16 Certeau, La possession, 47-48.

17 Certeau, La possession, 49.

49

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

Fernando M. Gonzélez nam. 31

ISSN 2007-4964



18  Certeau, La possession.

19  Foucault, Les anormaux, 195.

20 Marcel Gauchet, La condition
historique (Paris: Editions Stock,
2003), 201.

50

Cuando yo me presenté a la comunion, el diablo se apodera de mi cabeza, y después
[de] que yo habia recibido la santa hostia y que yo la habia medio humectado, el diablo
la arroja al rostro del sacerdote. Yo sé bien que yo no hice esta accion con libertad,
pero yo estoy muy segura con gran confusion, [de] que yo le di al diablo la posibilidad

de hacerlo y que no hubiera tenido ese poder si yo no estuviera ligada a él."®

En este caso, el que supuestamente induce a tirar la hostia y esconde la mano
es el diablo, mientras que la monja es la que queda a vistas, pero convencida de
que si bien no puso un limite, no es del todo responsable de su acto. Felizmente
quienes la miran escupir la hostia solo ven la accién del invisible demoniaco, y

a ella, como un actor pasivo. Como describe Foucault, se trata de un

juego de pequefos placeres, de imperceptibles sensaciones, de minusculos con-
sentimientos, de una suerte de pequeiia complacencia permanente, en donde
la voluntad y el placer se enredan el uno sobre el otro y producen un engafo.
Engafio para la madre Juana de los Angeles que no ve mas que el placer y no ve

el mal, engafio para los exorcistas también, que creen que es el diablo.”

Lo que hay que senalar es la capacidad analitica y autocritica de la religiosa
respecto a su posesion. A ese juego de engafios y equivocos lo acompaian
conflictos entre clérigos y religiosos, asi como entre diferentes 6rdenes reli-
giosas, etcétera. Una vez liberada, Juana de los Angeles aporta con su auto-
critica un cuarto elemento a la cuestion de la posesién: no se trata solo
del demonio, la poseida y del exorcista, sino de la poseida como céomplice
complaciente que puede mirarse desde otra posicién, aunque todavia sin
inconsciente de por medio por obvias razones. Ademas, sigue inmersa en el

universo de su religion en el sentido apuntado por Marcel Gauchet:

Ahi en donde hay religion, [es decir] estructuracion religiosa del espacio huma-
no-social, hay una doble experiencia de lo invisible en la doble extrafieza de un
cuerpo que deja de pertenecernos y en el borramiento de si en provecho de una

verdad que habla en nuestro lugar.”

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

nam. 31 Fernando M. Gonzélez

ISSN 2007-4964



Es momento de cruzar varios siglos para medirnos con otra experiencia de
lo invisible en la que también el cuerpo puede dejar de pertenecernos cuando
somos presa de sintomas producto de aquello que sin “poderse decir no se

”» ~ . . . N\ 21
puede callar”, como sefialan Frang¢oise Davoine y Jean-Max Gaudilliere,”' que
sera la experiencia del inconsciente la que cuestiona radicalmente la soberania
de la conciencia, pasaje que, ademds, implica que el fenémeno de la convul-
sibn —que rebasaba los intentos de los exorcistas— se desplazara hacia la medi-

cina y que en el siglo xix, fuera concebido como histero-epilepsia.

La concupiscencia era el alma pecadora de la carne. Pero desde el siglo xvi el sis-
tema nervioso toma el lugar de la concupiscencia. Por consecuencia, se comprende
por qué el estudio de la convulsion, como forma paroxistica de la accion del sis-
tema nervioso, va a ser la primera gran forma de neuropatologia [...]. Se recodifica
la vieja convulsion y todo el efecto de concupiscencia de la herencia cristiana, que

va a parecer ahora como la liberacion involuntaria de automatismos.”

Otro avatar mas marco a Sigmund Freud —a quien Foucault, no sin ironia,
describe como la “mejor oreja” del siglo xix—, que qued6 impresionado de
cémo el doctor Jean-Martin Charcot, en el hospital de la Salpétriere, inducia
los sintomas en el cuerpo de las mujeres calificadas de histéricas y, luego,
con la hipnosis los eliminaba, ademas de que lo hacia a la semejanza de
Loudun, en un anfiteatro abierto al ptblico médico.”’ Esta vez se trata del
cuerpo libidinal e imaginario que llevé al vienés a proponer un dispositivo

en el que la mirada cara a cara se eliminaba y la escucha se volvia dominante.

La intervencion psicoanalitica de Cuernavaca

Los casos de posesidn corresponden a nuestras
neurosis [...]. Los demonios son para noso-
tros deseos malos, desestimados, retofios de
mociones pulsionales rechazadas, reprimidas.
Solo desautorizamos a la Edad Media en su

21

22

23

Francoise Davoine y Jean-Max
Gaudilliére, Histoire et trauma
(Paris: Stock, 2006), 146.

Foucault, Les anormaux, 208.

En la segunda parte del siglo
x1x, Jean-Martin Charcot
promoverd, desde otras coor-
denadas, la escenificacion de
las “histéricas” en el hospital
de la Pitié-Salpétriére ante un
nutrido publico, del convento
al hospital, escenas que con-
templard un tal Sigmund Freud
y que lo llevara a cuestionar en
su dispositivo psicoanalitico el
espectaculo por el recogimiento
del divan y al psicoanalista
colocado fuera de la vista del
analizante, cambio cualitativo
en la visibilidad y en la manera
de concebir el cuerpo y su
relacién con la palabra.

51

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
Fernando M. Gonzalez

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026
num. 31

ISSN 2007-4964



24 Sigmund Freud, “Una neurosis
demoniaca en el siglo xvn
(1922)”, en Obras completas,
vol. 19 (Buenos Aires: Amo-
rrortu, 1979), 73.

25 Gregorio Lemercier, Didlogos con
Cristo (Barcelona: Peninsula,
1968), 237.

52

proyeccion de esos seres animicos al mundo
exterior: para nosotros ellos nacen de la vida
interior de los enfermos, donde moran
SigMunp Freup?*

Freud interpreta el fenémeno de la posesiéon desde una perspectiva
claramente secularizada y tiende a reducirla a un asunto de neurosis, criterio
que la “empobrece” como experiencia subjetiva. Afirma también que lo que
antes se percibia como que venia de afuera en realidad es una proyeccion,
con lo cual, como adelanté, prescinde de los contextos histéricos y coloca el
pacto con el diablo en la “invariante” edipica.

La experiencia de Loudun me servird como trasfondo para apreciar
y contrastar lo ocurrido en Cuernavaca tres siglos después, desde otras
coordenadas, que impiden pensar ambos casos como si formaran parte de
una continuidad. Al evaluar el lugar que ocuparon los analistas del con-
vento de Santa Maria de la Resurreccion salta a la vista la enorme distancia
entre ambas intervenciones, pues de entrada se trata de dos ateos —que
no agnosticos—, una mujer y un varéon, lo que implicaba una transgre-
sion poco digerible para la Iglesia mexicana, en cuyo seno las mujeres
eran vistas —y en buena medida lo siguen siendo— como subordinadas.
El hecho de que una mujer judia oyera los conflictos de monjes varones
rebasaba los limites y mas porque utilizaba una herramienta secularizada,
concebida por buena parte de los creyentes catédlicos de ese tiempo como
vehiculo de ateismo y pansexualismo. Esta dindmica solo pudo realizarse
gracias a que ocurri6 en la unica didcesis cuyo obispo, Sergio Méndez
Arceo, tenia la conviccién de que “el Espiritu [Santo] sopla donde quiere

y no solo desde la alta jerarquia””’

y que estaba abierto a diversos experi-
mentos del catolicismo en esos afios sesenta.

La experiencia de Santa Maria de la Resurreccion cruza dos perspectivas que
aluden a la verdad del sujeto. En primer lugar, aquella instaurada fundamen-

talmente en el monaquismo y que hace preguntarse a Foucault lo siguiente:

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

nam. 31 Fernando M. Gonzélez

ISSN 2007-4964



¢Como se explica que en la cultura occidental cristiana el gobierno de los hom-
bres demanda de la parte de aquellos que son dirigidos, ademas de actos de
obediencia y de sumision, ‘actos de verdad' que tienen de particular, que no
solamente el sujeto es requerido de decir la verdad, mas la verdad a proposito de
¢l mismo, de sus faltas, de sus deseos, del estado de su alma, etcétera? ;Cdmo se
formo este tipo de gobierno de los hombres, en donde no solo se requiere simple-

mente obedecer, sino de manifestar, enunciandolo, eso que se es??

Este dispositivo monastico implica tener que manifestarse en “actos de
verdad”, por intermedio de la direccién de conciencia y la confesion que es
un requisito para obedecer y para permanecer en estado de obediencia. “Y
para poder someterse a una relacién de poder” se le va a superponer aquel
otro del psicoanalisis, que también exige decir la verdad sobre si mismo de
otra manera, no necesariamente proponiendo “trate de ser exhaustivo acerca
de sus deseos, miedos”, etcétera ni tampoco suponiendo que el inconsciente
pudiera asumirse “como una sombra o un excedente de la conciencia”, sino

a partir de un dispositivo con las siguientes reglas:*’

Regla del didlogo entre dos, regla de la libre contratacion, por lo tanto, regla de
la limitacion de todos los efectos de la relacion solo a nivel del discurso (‘no te
pido mas que una cosa, esto es, que digas efectivamente todo lo que te pasa por
la mente'); asi pues, regla de la libertad discursiva ('Ya no responderas a las pre-
guntas que se te hacen; dirds lo que se te viene a la mente sin que siquiera tengas
que preguntarme qué cosa pienso yo') [...]. Por consiguiente, regla del divan que
solamente considera reales los efectos producidos en aquel lugar privilegiado y
durante aquella hora particular en que se ejerce el poder médico [...]. Poder que

obra en el silencio y la invisibilidad.?®

El cruce de dos dispositivos, uno milenario y otro reciente, se encontraron
en el convento de Santa Maria: el dispositivo de poder del prior y su direc-
cién de conciencia y el de los psicoanalistas operaron de manera simultdnea,

pero con base en diferentes l6gicas. En un primer momento podria pensarse

26 Michel Foucault. Ml faire, dire
vrai. Fonction de I'aveu en justice:
cours de Louvain, 1981 (Bruselas:
Presses Universitaires de
Louvain-University of Chicago
Press, 2012), 139.

27  Foucault, Mal faire.

28 Foucault, Mal faire, 258.

53

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

Fernando M. Gonzélez nam. 31

ISSN 2007-4964



29 Lemercier, Didlogos, 21-22.

54

que la competencia pondria en peligro la intervencién de los externos; sin
embargo, cuando el prior acept6 someterse al dispositivo secular, se instaur6
una “subordinaciéon” del monje al psicoanalista por un tiempo. En principio
se trataba de que cada uno se mantuviera en un lugar definido sin interfe-
rirse, pero a medida que el monje hablaba de su problematica no fue dificil
que su discurso desbordara los limites de lo personal y que el psicoanalista
se enterara de la vida del convento por los otros monjes a quienes analizaba
en grupo. Digamos que tendra una visiéon “mads completa” y no a partir del
analisis del pecado y la concupiscencia que forman la armadura de la carne
en sentido cristiano, sino del deseo. Incluso, como se vera mas adelante, el
primero aceptd que su “tecnologia del yo” (Foucault) no le habia ofrecido
las ventajas analiticas del dispositivo psicoanalitico en 30 afios como monje.

La intervencion de los psicoanalistas tiene su origen en la experiencia
vivida por el prior del convento, el belga Gregorio Lemercier, la noche del

4 de octubre de 1960 y que describe asi:

Estaba yo acostado sobre mi espalda, despierto en mi cama. De pronto, vi
ante mi una multitud de relampagos de todos los colores. Era un espectaculo
sumamente bello. Tenia los ojos abiertos y gozaba indeciblemente [...]. Vi una
sucesion de rostros humanos. Este calidoscopio se detuvo sobre un rostro muy
bello, de una gran bondad. En ese preciso momento, grité: 'jDios mio, /por qué
no me hablas asi?. Y de inmediato, comencé a llorar con extrema violencia,
invadido por la conciencia profunda de ser amado por Dios [...]. Queria decirle
que podia hacer conmigo lo que quisiera, pero tuve miedo de que me tomase
en serio. Tenia el sentimiento de no merecer ese amor a causa de mis pecados
[...]. Esto durd varias horas. Cuando ya no aguanté mas, llamé al psicologo afi-

cionado que no vivia lejos y que vino a hacerme compania.”

Como en la vision-aparicién de Juana de los Angeles, Lemercier también
ve un rostro muy bello, pero no el de san Jos¢, sino el de alguien que parece
remitirlo directamente a su dios. Su vision lo lleva al Habitus (Bourdieu)

monacal de estar dispuesto a entregarse incondicionalmente a este, mas algo

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

nam. 31 Fernando M. Gonzélez

ISSN 2007-4964



lo detuvo: el miedo a que lo tomara en serio. Si el oficio de monje implica
un supuesto llamado de dios —una elecciéon que lo separa de los demas
mortales— puede parecer extraiio que se haya resistido; no obstante, ofrece
como primer argumento el de ser un pecador.

Ahora bien, si se hubiese quedado ahi, no habria dado el giro que lo
distingui6é de tantos que se sienten elegidos del sefior de los cielos y que
terminan en el manicomio o fundando una nueva congregaciéon. Es mas,
tanta supuesta belleza y gozo indecible lo cansé y buscé la compania del
psicologo amateur Mauricio Gonzdlez de la Garza —analizante del entonces
presidente de la Asociacién Psicoanalitica Mexicana (apm), el doctor Santiago
Ramirez—. De la Garza afos después manifest6 su odio a Lemercier y escribio
una novela contra este titulada El padre prior.*°

Lo interesante de este caso fue que Lemercier, a diferencia de muchos
que toman las alucinaciones por apariciones, puso en tela de juicio su

experiencia de esa noche:

Al dia siguiente, temiendo volverme loco -yo era un hombre duro y cerebral-,
extremadamente escéptico ante cualquier misticismo [...] fui a ver al presidente
[de la apv] y entré a psicoanalisis 3 meses después [...]. EI 8 de marzo de 1961
se descubrio un cancer en mi ojo izquierdo, al dia siguiente fue extirpado [...]. Y
no me cabe duda de que la experiencia decisiva de la noche del 4 de octubre de
1960 esta en relacion profunda con el principio del cancer. Desde entonces veo
mejor. La larga ascesis del psicoanalisis me ha llevado a una vida espiritual que

no habria podido alcanzar en treinta afios de vida monastica.”

Asi pues, no solo frendé la entrega al bello rostro porque lo sentia inme-
recido dado sus pecados, sino porque lo asaltd una duda menos espiritual: el
miedo a estar volviéndose loco. Conviene introducir aqui una mediacién que
tiene que ver con la diferencia entre alucinacion y aparicién, que marca un
cambio en la manera de concebir la subjetividad y las maneras de concebir el

cuerpo; de nueva cuenta Marcel Gauchet ayuda a entender mejor las cosas:

30

31

Por cierto, cuando murid
Gregorio Lemercier, el doctor
Ramirez fue entrevistado y
opind que su exanalizante De la
Garza era un homosexual como
la mayoria de los monjes y que
el psicoanalisis era incompatible
con la fe, es decir, que en prin-
cipio no habia nada que hacer
con un religioso. Se compren-
dera que, vistas las cosas desde
esta perspectiva, si se hubiera
aplicado tal cual, no hubiera
sido posible lo que siguio.

Lemercier, Didlogos con Cristo, 22;
Mauricio Gonzalez de la Garza,
El padre prior: novela (México:
Dibgenes, 1971).

55

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
Fernando M. Gonzalez

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026
num. 31

ISSN 2007-4964



32
33

34

35

Gauchet, La condition, 194-195.
“Lo propio del movimiento

de la modernidad, en tanto
que movimiento de salida de
la organizacion religiosa del
mundo, es dejar abierta la
cuestion religiosa en un sen-
tido muy preciso. Su proceso
fundamental es un proceso de
desligamiento de dos érdenes
de realidad tradicionalmente
ligados, cielo y tierra, visible e
invisible. Desligamiento a favor
de lo cual se opera la consti-
tucion practica de un orden

de autonomia humana. Pero

la constitucion de un orden
autéonomo deja enteramente
abierta la cuestiéon de los fines y
del sentido ultimo del mundo
humano. Autonomia quiere
decir no una sociedad de una
vez por todas en posesién de su
sentido, sino sociedad articu-
lada alrededor de la delibera-
cién sobre ella misma”. Marcel
Gauchet. Un monde desenchante?
(Paris: Atelier, 2004), 154.
Esta expresion la tomé de un
comentario de Roger-Pol Droit,
“‘Halluciner’, de Mathieu
Frerejouan: la chronique
‘philosophie’ de Roger-Pol
Droit”, Le Monde, 8 de marzo de
2025, https://www.lemonde.
fr/livres/article/2025/03/08/
halluciner-de-mathieu-fre-
rejouan-la-chroni-
que-philosophie-de-ro-
ger-pol-droit 6577359 3260.
html (consultado el 29 de
diciembre de 2025).

Gregorio Lemercier, Conferencia
en Estados Unidos (Archivo de
Graciela Rumayor, 1969).

56

La alucinacion no puede ser reconocida en un mundo en donde la aparicion
es comun. La alucinacion se diferencia como experiencia especifica en una
sociedad en la cual la aparicion llega a ser problematica [...]. La aparicion
[entonces] llega a ser un milagro de tal manera excepcional que la alucinacion
llega a ser pensable.

Su nacimiento [como concepto] data de 1814-15. Pero la mayor parte de
los psiquiatras seran incapaces de pensarla durante mucho tiempo porque el
concepto pone completamente en causa los puntos de referencia de la expe-
riencia subjetiva desde el punto de vista de la articulacion de lo visible/invisible
[o] exterior/interior [...]. Eso que se ofrecia bajo el signo de la objetividad de lo

invisible es reenviado hacia subjetividad.*

Esta reconfiguracion entre lo visible e invisible marca un hito que implica
un jalén sustancial en la via de la secularizacion® del pensamiento y de la
apertura a los aportes psicolégicos. ;Qué prepard a Lemercier para no caer
rendido ante el bello rostro o ante esta “percepcion sin objeto”?,** por lo
pronto, que —a diferencia de muchos otros monjes y clérigos— habia cues-
tionado la facil dicotomia de los ateos de libro entre razon vy fe, es decir,
que no partia del supuesto de que los religiosos como €l eran pura fe y que,
por tanto, podian asumir la racionalidad sin mas, incluida la cientifica en
muchas cosas. Asi lo demostr6 cuando hizo la critica del modelo implemen-
tado por los psicoanalistas sin meter para nada sus creencias, critica que, por
cierto, los supuestos racionales totales no hicieron a fondo.

Lemercier habia aceptado que su Iglesia no debia cubrir todo el campo
del sentido con sus creencias anunciadas desde toda la eternidad y fue capaz
de no temblar ante una herramienta secular que enfrenta el complejo uni-
verso de la sexualidad, de los diversos tipos de goce y de una manera de
afrontar lo irrepresentable, entre otras cosas. El monje afirma que habia
leido el libro sobre psicoanalisis del filésofo Roland Dalbiez, maestro de Paul
Ricoeur, titulado La méthode psychanalytique et la doctrine freudienne (1936), del cual
senala que solo le suscitdé “una simple curiosidad”.”” Ademas, habia tenido
también influencia del padre Lucien Laberthonniére, ya que un encuentro

fortuito lo puso en contacto con los escritos de este sacerdote.

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

nuam. 31

ISSN 2007-4964

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
Fernando M. Gonzalez


https://www.lemonde.fr/livres/article/2025/03/08/halluciner-de-mathieu-frerejouan-la-chronique-philosophie-de-roger-pol-droit_6577359_3260.html
https://www.lemonde.fr/livres/article/2025/03/08/halluciner-de-mathieu-frerejouan-la-chronique-philosophie-de-roger-pol-droit_6577359_3260.html
https://www.lemonde.fr/livres/article/2025/03/08/halluciner-de-mathieu-frerejouan-la-chronique-philosophie-de-roger-pol-droit_6577359_3260.html
https://www.lemonde.fr/livres/article/2025/03/08/halluciner-de-mathieu-frerejouan-la-chronique-philosophie-de-roger-pol-droit_6577359_3260.html
https://www.lemonde.fr/livres/article/2025/03/08/halluciner-de-mathieu-frerejouan-la-chronique-philosophie-de-roger-pol-droit_6577359_3260.html
https://www.lemonde.fr/livres/article/2025/03/08/halluciner-de-mathieu-frerejouan-la-chronique-philosophie-de-roger-pol-droit_6577359_3260.html
https://www.lemonde.fr/livres/article/2025/03/08/halluciner-de-mathieu-frerejouan-la-chronique-philosophie-de-roger-pol-droit_6577359_3260.html

El me introdujo en el mundo moderno quien habia sacudido a la Iglesia a prin-
cipio del siglo y habia sido brutalmente reprimido por el papa Pio x. Esta repre-
sion sin inteligencia habia dejado sin respuesta a todos los problemas planteados
con urgencia sobre la fe en su subjetividad, sobre la experiencia de la fe [...] era
para mi un nuevo desafio: encontrar [...] una manera de rebasar a esa antinomia,

natural/sobrenatural.*®

Hasta lo que se puede apreciar, los psicoanalistas que intervinieron en
el convento —Frida Zmud y Gustavo Quevedo— no habian considerado este
cuestionamiento de la dicotomia aludida, no para que creyeran en ella, sino

para tratar de entender a los monjes que analizaban.

Los psicoanalistas del convento

Ambos psicoanalistas entraron a operar al convento con la seguridad de
haber pasado por un psicoanalisis y no manifestaron titubeo alguno en su
manera de intervenir. En buena medida tenian un prediagnoéstico de por
qué los futuros intervenidos habian decidido tomar los habitos; tampoco
les fue complicado establecer una distancia con sus analizantes, ya que tanto
Zmud como Quevedo, veian la experiencia religiosa desde una posicion
secularizada. En otras palabras, los dos campos que se encontraron en un
primer plano estaban “cartesianamente” separados.

No obstante, al hacer un anadlisis a profundidad, hay una serie de
intersecciones que eclosionaron anos después y que ni los monjes ni los
psicoanalistas tuvieron el cuidado de prever; es decir, no tomaron en cuenta
los limites del dispositivo puesto en juego por ambas partes, sobre todo en
el caso de los psicoanalistas, debido a que no estaba adecuado para abarcar
las variables que se dieron en ese pequeino convento “institucion total”.*’
Su saber daba fundamentalmente para operar en grupos de consultorio
u homogéneos de personas que no vivian en una institucién total y sus
referencias psicoanaliticas hacfan mas énfasis en lo experimentado en la

psique de los monjes, obviando el complejo contexto transversalizado en el

36

37

Lemercier, Conferencia en
Estados Unidos.

“La caracteristica principal

de las instituciones totales
puede describirse como una
ruptura de las barreras que
separan lo ordinario de la

vida cotidiana [...]; primero
todos los aspectos de la vida
cotidiana se desarrollan en el
mismo lugar y bajo la misma
autoridad unica. Segundo cada
etapa de la actividad diaria del
miembro se lleva a cabo en

la compania inmediata de un
gran ntimero de otros a los
que se da el mismo trato [...].
Tercero, todas las etapas de las
actividades diarias estan estric-
tamente programadas. [...] El
hecho clave [...] consiste [...]
en la organizacién burocratica
de conglomerados humanos
indivisibles”. Ervin Goffman,
Internados. Ensayos sobre la situacion
social de los enfermos mentales, 2*
ed. (Buenos Aires: Amorrortu
Editores, 1972), 19, 20. Sin
embargo, a ese tipo ideal hay
que historizarlo en cada caso.

57

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
Fernando M. Gonzalez

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026
num. 31

ISSN 2007-4964



38 Desconozco si ya habian leido
los incipientes e interesantes
aportes del psicoanalista
Fernando Ulloa acerca de la

psicologia institucional.

39 Frida Zmud, “Sublimacién y
creatividad en una comunidad
religiosa”, m Simposio Interna-
cional de Psicoterapia de Grupo
(Stelzerrut/Kumreut, Alemania,
1971), 10.

58

que confluian diferentes logicas y no solo lo ocurrido en la interioridad de
cada uno. A su vez, su concepcién religiosa institucional del convento les
daba para verlo en parte como refugio para quienes no querian afrontar el
llamado mundo como “uatero convento”, y alos monjes, como una especie de
fetos con habito. Esta mirada no era totalizante, pero si la dominante, aunque
hay que aclarar que no era la de los monjes. Para ese tipo de instituciones,
Zmud y Quevedo solo tenian el modelo de Elliott Jaques, que mira a las
instituciones como “pantalla de los objetos internos”,** concepcién que en
todo caso simplificaba e invisibilizaba el contexto.

Veamos dos ejemplos. La doctora Frida Zmud veia al convento de Santa

Maria como un lugar casi paradisiaco, en donde

un grupo de monjes [...] realizan sus rutinarias tareas [...] y pisan al andar pétalos
por todas partes, con sus pies apenas cubiertos por sandalias de piel. Con sus
cabezas rapadas, cubiertas enteramente con capuchas, envueltos en tunicas
[habitos] que evocan la membrana fetal, los monjes realizan una y otra vez las
mismas tareas, en completo silencio, envueltos en la brisa calida, precisamente

como un feto que es protegido y gratificado por el placentero clima de la matriz.*®

Parece una mirada dulce y bucdlica, pero la doctora Zmud tenia
preparada en su agenda las cinco fases por las que aquellos que pisaban
flores y parecian cubiertos por una cuasi membrana fetal debian transitar en
el psicoanalisis grupal kleiniano.

Por otra parte, esta la mirada del doctor José Luis Gonzalez Chagoyan,
quien intervino cuando el convento estaba a punto de disolverse. En
ella refleja una manera kleiniana de operar por el tipo de intervenciones
especialmente directivas y deja entrever su concepcion de la religién. En una

entrevista que le hice expreso lo siguiente:

José Luis Gonzalez Chagoyan (iec): Mi familia era exageradamente catolica. Por
esta razon tuve un rechazo total a la religion y la verdad nunca me ha importado

si existio un dios o el infierno. Mi abuelo me decia el Rojillo porque no iba a misa

ni comulgaba; era una excepcion.

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

nam. 31 Fernando M. Gonzélez

ISSN 2007-4964



Fernando M. Gonzalez (rvc): ¢Desde qué marco interpretaban la creencia?

Jiee: Desde el psicoanalisis. No habia ninguna piedad por lo religiosos. No la
teniamos ninguno.

mG: El convento en donde operaron era una institucion ‘total’, transversalizada
por la institucion benedictina, la que a su vez dependia en parte de Roma y
estaba situada en el contexto de una didcesis, la de Cuernavaca. ¢Tenian idea de
la complejidad del territorio que intervenian?

Jiee: Si, pero nos importaba un pito. Importaba la gente y su analisis, y no
nos importaban sus casullas ni su religion, ni si eran curas o postulantes. Solo
comenzo a interesarnos cuando intervino Roma. Los veia y me reia igual que
en mi casa de eso de la religion. ;Cual creencia, cual dios? A mi no me hables
de otro mundo. Hablame de este: jcomo te masturbas?, iqué haces cuando
rompes la ley del silencio?, ;qué haces cuando te emborrachas con los traba-
jadores? Hablame de la homosexualidad. ;Cudnto de esto esta distorsionando

la labor de la institucion?+

Se comprendera que su vision del factor religioso no era especialmente
sofisticada y estaba marcada por una especie de orgullo por ser ateo “a mucha
honra”, como en los tiempos de Plutarco Elias Calles y de los cristeros;
asi pues, parece ver a sus analizantes monjes con cierta conmiseracién y
francamente alienados por sus creencias insostenibles y risibles, y a su
religién, desde “el rechazo total”.

Me atrevo a decir que acercarse de esa manera a los religiosos que estu-
vieron dispuestos a analizar sus conflictos y contradicciones en ese universo
conventual le impediria a este psicoanalista vislumbrar la complejidad de esa
experiencia inédita y en buena medida irrepetible, ademas de contrainstitu-
cional, puesto que optaron por disolver el supuesto “atero” cuando Roma
los puso en la disyuntiva de tener que escoger entre abandonar el psicoa-
nalisis con la amenaza de excomunion o seguir siendo monjes. Ante dicha
amonestacién, los supuestos alienados eligieron seguir con el psicoanalisis

por las razones que daré mas adelante.

40 Entrevista a José Luis Gonzilez
Chagoyan realizada por Fer-
nando M. Gonzilez en 2003.

59

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

Fernando M. Gonzélez nam. 31

ISSN 2007-4964



41

42

Hay mas razones. Por ejemplo,
en 1962, en lo que se puede
considerar como la protoescena
primaria de la ampag, algunos
psicoanalistas de la apm —inte-
resados en la formacion en
grupo— rechazaron participar
con grupos mixtos para su
entrenamiento. Esta deci-

sién marcoé una distancia con
quienes serian los cofundadores
de la futura ampac. Por su parte,
los ortodoxos consideraban que
hacerlo en grupo “abarataba” el

psicoanalisis.

Entrevista a José Luis Gon-
zdlez Chagoyan realizada por
Fernando M. Gonzilez el 8 de
agosto de 2003.

60

Sin embargo, no fue el caso de Gonzilez Chagoyan, que se miraba
como un hombre “libre” de prejuicios; cuando su institucion de referencia
amenazé a los psicoanalistas tratantes con expulsarlos si no eliminaban
de su naciente institucién la palabra psicoandlisis junto a la palabra grupo y
fueron conminados a dejar de presentarse como Asociacién Mexicana de
Psicoanalisis de Grupo (AmpG), para quedar solo en Asociacién Mexicana de
Psicoterapia Analitica de Grupo (ampaG) —titulo que pervive hasta ahora—, no
tuvo reparos en aceptarlo. El motivo era que para los supuestos ortodoxos de
la apm el tipo de analisis que hacian no era considerado propiamente como
psicoanalisis.*' En este caso no habia excomunidn, palabra que les gusta
utilizar tanto a los miembros de la Iglesia catdlica como a algunos lacanianos
cuando aluden a la expulsion de J. Lacan de la Internacional Psicoanalitica;
solo habia expulsién. Y entonces los fundadores de la ampaG terminaron
siendo una especie de rebeldes interruptus.

Al parecer el doctor Gonzalez Chagoyan no considerd esta situacion
digna de ser analizada, ademads de que muestra sin tapujos y con hones-
tidad cual era su manera de intervenir. Por lo pronto, busca impedir que
la religion les sirva de escudo a quienes intenta analizar “sin piedad”:
“;Como te masturbas?”. Esa aportacion hace recordar a los confesores del
siglo xvi con sus manuales escrutadores cuando se instauré el nuevo dispo-
sitivo de poder sobre la direccion de conciencias y la confesion. Las otras
preguntas, “;Qué haces cuando te emborrachas con los trabajadores?” o
“Hablame de tu homosexualidad”, iban en ese sentido. Me pregunto cual
era la finalidad y si se trataba de desnudarlos utilizando una supuesta cri-
tica del psicoanalisis a la religion, sintiéndose superiores o solo de escu-
charlos, sin meter el “sin piedad” en juego.

El doctor Gonzalez Chagoyan remata la entrevista afirmando:

El pueblo de Santa Maria nos fue hostil. Cuando ibamos por el callejon, se ponian
muy amenazantes, nos escupian el coche porque habiamos llevado el diablo al

convento, porque lo estdbamos cerrando.”

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

nuam. 31

ISSN 2007-4964

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
Fernando M. Gonzalez



Hay que aclarar que los psicoanalistas no lo cerraron ni que el diablo
jugd de una manera contundente como en la cancha de Loudun. En lo
expresado por Gonzalez Chagoyan se trasluce una inextricable mezcla de
una mision redentora: salvar a los supuestos fetos del alienado mundo de la
religién, es decir, asumiendo el papel de partero psiquico, un tipo stper yoico
de interpretacion psicoanalitica y un moralismo imbuido de superioridad vy,
probablemente, sin tocar los efectos de su “rechazo total” al factor religioso
catolico al que parece mirar de manera homogénea.*’

En honor del citado, en 1988 hizo un esbozo de autocritica acerca de su
manera de intervenir al sefialar que si bien sigue siendo comecuras, ahora

tomaria mas en cuenta:

Los elementos sublimatorios y reparatorios del vinculo religioso [...] me pondria
mas al servicio del mejoramiento de la calidad de vida dentro del convento. Tra-
bajaria en la elaboracion de mi contra transferencia [...]. Entonces no trabajamos

con toda la comunidad (grupo ampliado). Ahora lo haria.*

En cuanto al doctor Quevedo, en una entrevista que le hizo el psicoanalista
Alberto Litmanovich al doctor Agustin Palacios, analizando de Quevedo,
ya siendo una celebridad por su intervencién en el convento, pensé en
replicar la experiencia en varios lugares, y dice que lo invit6 a formar parte
de su proyecto en la ultima sesion de su andlisis. Este no acepto, y el Dr.
Quevedo reaccioné diciéndole lo siguiente: “Tienes razén, como padre, un
analista tiene que respetar las decisiones del analizado, y fue egoista de mi
parte pensar asi”.** Litmanovich afiade que Palacios remat6 diciendo que la
experiencia de Emats “lo desquici6 [y] que hubo un distanciamiento entre
€l y José Luis [Gonzalez] y Frida [Zmud], lo cual lo afecté mucho”.*

;Un psicoanalista como padre? A proposito del supuesto desquiciamiento
de Gustavo Quevedo, Gonzalez Chagoyan anadi6 en su descarnado estilo que
éste termino “recibiendo a sus analizantes no monjes, en pelotas y sombrero,
porque ya no tenia inhibiciones. Con su muerte se frustré también su deseo

de hacer el primer consultorio psicoanalitico de América”.*’

43

44

45

46

De dicho psicoanalista tengo
dos testimonios que me dieron
dos analistas mujeres, ya falle-
cidas, que aluden a su estilo
interpretativo no en el marco
del convento, sino en un caso
en el inicio de un analisis y, en
el otro, durante una comida
con alguien que no era su
analizante. En el primero, en
la sesion inicial, antes de que
pudiera emitir palabra le solt6
parte de la teoria kleiniana que
supuestamente le concernia
para que midiera por dénde
irfan las cosas. En el segundo,
después de escucharla departir
con los asistentes, le aconsejo
ir a su consultorio porque
supuestamente le detecté un
tipo de conflicto sexual.

Es probable que mas de alguno
les hubiera agradecido que no
se les hubiera ocurrido.

Forma parte de la tradicién
psicoanalitica que se tienda en
algunos casos a confundir lo
institucional con lo familiar

y al analista con una especie

de padre de sus analizantes
aspirantes al psicoanalisis. Uno
de los primeros textos es el

de Sdndor Ferenczi. “Sobre la
historia del movimiento psi-
coanalitico (1910)”, en Obras
completas, tomo. 1 (1908-1912)
(Madrid: Espasa Calpe, 1981).
Juan Alberto Litmanovich
Kivatienetz. “Las operaciones
psicoanaliticas gestadas al inte-
rior del monasterio benedictino
de Ahuacatitlan, Cuernavaca,
Morelos, México (1961-
1964)”, México, Departamento
de Historia, Universidad
Iberoamericana, 2008 (tesis
doctoral), 245.

61

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
Fernando M. Gonzalez

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026
num. 31

ISSN 2007-4964



47 Entrevista a José Luis Gon-
zdlez Chagoyan realizada por
Fernando M. Gonzalez el 8 de
agosto de 2003. Por desgracia,
el citado muri6 prematu-
ramente y su hijo no me
permitié entrevistar a su mujer,
también psicoanalista, por lo
que me quedé sin poder corro-
borar el sorprendente dato que
afirma el doctor.

48 Lemercier, Didlogos con Cristo, 1.

49  Con la finalidad de recibir a
nuevos postulantes, ademas de
atender a jovenes con pro-

blemas de adiccion, etcétera.

62

La disolucion del convento

El Decreto de la Sagrada Rota del 18 de mayo de 1967 llevo directamente a

considerar la disoluciéon del convento:

Se amonesta al P. Lemercier, a que no sostenga ni en publico ni en privado, la
teoria o practica psicoanalitica que €l mismo reconoce como psicoanalisis pro-
piamente dicho, en sentido estricto, bajo pena de suspension a divinis, por el

mismo hecho reservada a la Santa Sede.*®

También se le prohibia aunque sea solo como invitaciéon o sugerencia,
que pida una previa formacién psicoanalitica en el Centro Psicoanalitico
Emats u otro lugar. Como dato, Lemercier nunca obligd a los monjes a pasar
por el psicoanalisis ni les pidi6 propiamente una formacién psicoanalitica;
de hecho, al menos tres se resistieron a la experiencia del psicoanalisis
de grupo. Aunque no hay que descartar que la presion de su autoridad si
influyo en que la mayoria aceptara la experiencia del psicoanalisis de grupo.

Lo interesante es que tanto Lemercier —guiado por su exanalista Que-
vedo— como las autoridades vaticanas estimaron que lo que se practic6 en
el convento si era psicoandlisis y no solo psicoterapia. Por su parte, los psi-
coanalistas de la Apm y aAmpAG prefirieron considerarla solo como psicoterapia
psicoanalitica. En todo caso, el nombre de psicoandlisis de grupo los puso
ante disyuntivas tajantes que no pudieron eludir por diferentes razones.

Obviamente, la situacion llevo a que se celebrara una reunién del prior
con sus monjes para ver qué pensaban al respecto, pero una vez aceptada la
disolucion el 12 de junio de 1967 por la mayoria, quienes asumieron esa
decision decidieron trasladarse al Centro Psicoanalitico Emaus, ubicado a un
costado del convento. Este doble cambio desconfigur6 a ambas ctipulas que
entraron en crisis y contradicciones entre ellas, por lo que se dieron varios
desencuentros y francos conflictos entre Lemercier, Quevedo, Zmud y Gon-
zdlez Chagoyan. Por lo pronto, antes de entrar los citados en pugna, deci-
dieron continuar la experiencia psicoanalitica de grupos en dicho centro,

que fue fundado el 25 de abril de 1966.*

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

nam. 31 Fernando M. Gonzélez

ISSN 2007-4964



Los doctores Frida y José Luis le pidieron a Quevedo que dejara la
presidencia de la ampAG, entre otras cosas, porque no estaban de acuerdo en
que este acelerara la formacién de jovenes candidatos a la citada asociacion.
A ello se auno6 el hecho de que supuestamente Quevedo queria utilizar el
clausurado convento para establecer una clinica psiquiatrica para gente con
recursos, lo cual no dejaba de presentar problemas para la otra parte que
trabajaba con él en el Centro Psicoanalitico Emats con la gente de menos

recursos. José Luis Gonzalez describe asi el conflicto:

Quevedo, poco antes de su fallecimiento, habia hecho una especie de ruptura
no violenta, pero muy curiosa. El dijo: 'Yo me quedo con Emats y ustedes sigan
con su asociacion de grupo, y vamos a respetar nuestros diferentes feudos. El se
quedo entonces con el feudo de Santa Maria de la Resurreccion y nosotros con

lo que estaba pasando en nuestra AmpaG.*°

Como se comprenderd, las cosas fueron mas complejas. En esta version
los doctores Zmud y Gonzalez aparecen solo como sujetos pasivos de las
decisiones de Quevedo, mientras que en otras interpretaciones ellos fueron
quienes le pidieron a Quevedo que dejara la direccion de la ampac. Por
ejemplo, en una acta del ampaG publicada el 18 de abril de 1968, en la pagina
2, se asienta que los grupos en terapia estaban ya cuestionados en el nuevo
proyecto de Emaus en razén de que ya no se propone ahi “un psicoanalisis
terapéutico, sino un movimiento mistico, social, y cooperativista, muy lejos
de toda meta y proposito implicito en una psicoterapia |...]. [Por lo tanto, |
es urgente deslindar toda conducta que se aparte de las metas del ampac”.*’!

En dicha acta se escribe que los cuatro miembros de la incipiente ampac
habian obligado a renunciar a Gustavo Quevedo como presidente por “su
conducta patoldgica y destructiva hacia la Asociacién, tanto desde el punto de
vista administrativo, como de la ensefianza, asi como desde el punto de vista
ético y cientifico”.”” Desgraciadamente no ofrecen explicaciones pormenori-
zadas de esta cuadruple descalificacion. Se comprendera que después de leer
sus palabras mas de alguno se podria preguntar si el psicoanalisis les pasa de

largo a algunos psicoanalistas. Creo que la respuesta no se haria esperar.

50 Marco Antonio Dupont, “Los

51

52

fundadores™ (Asociacion
Psicoanalitica Mexicana, s. f.),
150-151.

“Actas”, Asociacién Mexicana
de Psicoterapia Analitica de
Grupo (1968).

“Actas”, Asociacién Mexicana
de Psicoterapia Analitica de
Grupo (1968).

63

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

Fernando M. Gonzélez nam. 31

ISSN 2007-4964



53

54

55

Franca Basaglia, “Monche auf
der Couch”, Journal des Luxus und

der Moden, 3 de marzo de 1981.

Aparentemente ocurrido poco
mas de un mes después de la
citada acta de la ampa.

Humberto Antonio Tachi-
quin. “A través de mis ojos.
Los monjes de Lemercier, su
psicoanalisis y la lucha en

el Vaticano 1" (manuscrito,
2004), 350-353.

64

Luego estallé un nuevo conflicto entre Lemercier y Quevedo, asi como
entre Lemercier y la doctoraZmud. La ruptura de los encuadres psicoanaliticos
se dio sin contemplaciones. Leamos el testimonio de Lemercier: “Cuando
cerramos el convento y comenzamos a trabajar en el Centro Psi, los analistas
comenzaron a inmiscuirse en todo, por lo que yo exigi una separacion de
ambitos. Y esa fue la causa de mi separacion con Frida”.”’ La version del
doctor Gonzalez es diferente y sefiala la actitud de Quevedo como queriendo
ser el principal actor en Emats.

Otra razén de la ruptura de Lemercier con la doctora Zmud fue relatada
por el exmonje Humberto Tachiquin, analizante de esta.’* Relata que durante
una sesion, el exprior irrumpié y confronté a Frida asi:

'Frida, no puedo permitir que sigas destruyendo mi comunidad ni a los mucha-
chos de tu grupo' [...]. No era su estilo ser tan abrupto ni caer en faltas de respeto
[...]. Llego hasta acusarla de que por la embajada Argentina ella [Frida] habia des-
perdigado la noticia de que pronto se casaria con €él, a lo que Frida dificilmente
contesto diciéndole que no tenia sentido el hacerlo [...]. Afortunadamente y des-
pués de muchos minutos [...] Frida se puso en pie y, tomando su bolso, dijo que
no tenia ningun sentido continuar con eso [...] con su abrupta irrupcion habia

dejado de ser sesion terapéutica.*

Al parecer no quedd ahi la cosa con relacién a la ruptura del encuadre
analitico de grupo porque Tachiquin anade que, por esas mismas fechas,
durante un viaje a México al que acompanoé a Lemercier, este le insinué que
se cambiara de analista. Asimismo, agrega que el doctor Quevedo invitd
a comer a su casa a los integrantes del grupo de Frida y que a algunos les
ofreci6 apoyarlos en sus nuevos planes.

Finalmente, lo que Roma no logr6 —esto es, que renunciaran al psicoa-
nalisis— los intervinientes y el prior lo terminaron por conseguir. La boda de
Lemercier el 20 de julio de 1968 y, menos de un mes después, la prematura
muerte del doctor Quevedo, el 15 de agosto, acabaron de sellar este tumul-
tuoso experimento. Digamos que llegd un momento en el que los psicoa-

nalistas ya no sabian en dénde estaban pisando en esa experiencia inédita.

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

nuam. 31

ISSN 2007-4964

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
Fernando M. Gonzalez



En resumen, la intervencién ocurrida en el convento Santa Maria de
la Resurreccion, en pleno Concilio Vaticano 1, reunié a la didcesis de
Cuernavaca, a la Confederacién Benedictina, al Santo Oficio, a los conflictos
intra de la naciente ampAG y de esta con la apm, asi como a la prensa nacional
e internacional. Por su parte, varios de los que buscaban la “purificacion de
su fe” decidieron dar un segundo paso y ya no seguir en Emats, hasta el

punto de que la mayoria terminé por dispersarse.

Critica de Lemercier a la experiencia del convento

En una entrevista realizada en 1975 por el doctor Marco Antonio Dupont a

Lemercier, este hizo una fuerte critica a la experiencia de grupos:

Desde sus inicios, la experiencia estaba condenada al fracaso, llevaba el germen
de la destruccion y de la muerte. A la experiencia no la interrumpid el dictamen
del Vaticano. Fue algo gestado dentro de la misma institucion, ya dado dentro de
su misma evolucion. El disefio que ided Quevedo fue apresurado y mal planteado
[...]. Introdujo un sistema de analisis con grupos homogéneos de monjes -esto
correspondia a los deseos de poder de Quevedo-. Era meter problemas de locura,
de neurosis en la organizacion misma; hacer del monasterio una clinica. Con ese

dispositivo desaparecia la intimidad; convivir con quien uno se analizaba.*®

En efecto, este dispositivo introducido de esa manera en una institucién
total pero transversalizada era demasiada dosis. Sin embargo, Lemercier
no parece asumir ninguna responsabilidad en el asunto. Por otra parte, la
propuesta post factum de Lemercier de jugarse como exmonjes para retornar
al monaquismo “original” result6 fallida. Esta propuesta rebas6é una vez
mas la propuesta de la ortodoxia romana que no se privo de intervenir,
por ejemplo, al impedirle al monje arquitecto Gabriel Chavez de la Mora
permanecer como tal ahi.

Tiempo después, Lemercier refuerza esta critica en una entrevista con la

socitloga Franca Basaglia:

56 José Antonio Carrillo. “Un
convento en psicoanalisis y los
origenes del ampac. Didlogo
psicoanalitico con José Luis
Gonzadlez”, Revista Andlisis Grupal v,
1y2 (3 dejunio de 1988), 88.

65

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

Fernando M. Gonzélez nam. 31

ISSN 2007-4964



57 Basaglia, “Monche auf der
Couch”.

58 Gregorio Lemercier. “Afirmo
ante Dios que nunca he desobe-
decido al tribunal”, México, El
Heraldo de México, 20 de junio de
1967, 7.

66

Creo que el psicoanalisis es un instrumento muy especial y por ello mismo se
eligio. Lo sospechoso de la situacion se debid a la forma con la cual fue aplicado.
Pienso que fue un error metodoldgico partir de la premisa que se pueden realizar
terapias de grupo en un convento de clausura. El hecho de que los miembros
de la terapia compartieran un mismo espacio las 24 horas, llevo a permanentes
interpretaciones [...]. Fue una verdadera locura. [...] Asi como se llevo a cabo no
era mas que un lavado de cerebro, en el cual los analistas aprovechan su poder

para manipular el juicio del monje.”’

Flaco favor les hace a los monjes a su cargo al convertirlos en marionetas
del interventor en turno, sin pensar tampoco que ese argumento se le podria
revertir. No termino este escrito sin antes aludir a una cuestiéon que quedo
en suspenso respecto a la disolucién del convento y que tiene que ver con
unas palabras dichas por Lemercier unos dias después de haber tomado la
decisién de disolver el convento. El 19 de junio de 1967 dio una entrevista
y afirmo lo siguiente: “No se me prohibi6 hablar sobre el psicoanalisis; se
me prohibi6é hablar sobre una cosa en particular que estd contenida en la
pagina 113 del proceso [que se le seguia en Roma] y que siendo obediente
a tal mandato, no he hablado ni hablaré sobre ello”.*®

En otras palabras, hay al menos dos causas explicitas respectoala disolucion
del convento y una que se preparo a partir del dispositivo implementado y

que tiene que ver con los psicoanalistas. El secreto guardado por Lemercier,

hasta donde puedo saber, se mantiene hasta la fecha.

/Qué aportd la experiencia del convento al psicoandlisis y a la Iglesia catdlica?

En mi opinién, entre otras cosas, las siguientes:
e Llevoal obispo Sergio Méndez Arceo a sostener en el Concilio Vaticano
1 la necesidad de contemplar los posibles aportes del psicoandlisis a

los “condicionamientos de la fe” en los siguientes términos:

La mutacion del mundo bajo todos sus aspectos; revolucion cientifica, técnica y

econdmica. ¢Por qué [el Concilio Vaticano 1] no dice nada acerca de la revolu-

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE

nam. 31 Fernando M. Gonzélez

ISSN 2007-4964



cion psicoanalitica, ligada tan de cerca al condicionamiento de la fe? Sin duda
el psicoanalisis no ha alcanzado plena madurez y su utilizacion implica peligros
que es necesario tomar en cuenta. Pero es una ciencia digna de ese nombre, el
descubrimiento de Sigmund Freud es genial, como lo fueron Copérnico y Darwin.
Queramoslo o0 no, es necesario tomarlo en cuenta, pues el inconsciente existe en

cada uno de nosotros y condiciona todas las actividades humanas.”

e Sostener sin censuras que el supuesto llamado a la vocacién religiosa
es producto de una construccion social y no solo del Espiritu Santo.
A la tecnologia monastica de decirlo todo en la confesiéon y en la
direccion espiritual le introdujo otra manera no de decirlo todo, sino
lo primero que surgiera gracias a la tecnologia psicoanalitica.

Aceptd6 a los homosexuales, a quienes se le pedian los mismos requi-
sitos que a los heterosexuales, lo que fue una verdadera provocacion
frente a una jerarquia eclesiastica con clara tendencia homofobica,
que piensa que la homosexualidad implica una “naturaleza objetiva-
mente desviada”.

Se abri6 a una tecnologia secularizada que estaba marcada por la
Iglesia como atea y pansexualista, y admitié6 que dos ateos intervi-
nieran con la intencién de “purificar la fe”.

Problematiz6 la dicotomia fe y razon; con ello, cuestion6 un ateismo
que se sostenia como si fuera obvio.®

Fue capaz de enfrentar a Roma ante las exigencias del Vaticano de
disolver el supuesto utero-convento, a diferencia de los psicoanalistas,
que se plegaron a quitar el nombre de psicoanalisis de grupo con tal
de que no los expulsaran de su institucion base.

No se movio a partir de las coordenadas de la Iglesia catélica mexi-
cana en ese tiempo bunkerizada frente a la supuesta amenaza comu-
nista, el ateismo y la masoneria, ni se turbo frente a lo que quedaba
de una laicidad anticlerical en el Estado mexicano. Los muros del
convento dejaron de ser una fortaleza inexpugnable y se abrieron al

rumor del mundo.

59

60

Luis Sudrez, Cuernavaca ante el
Vaticano (México: Grijalbo,
1970), 17.

“Eso que yo denominaré,
como el pecado original del
psicoanalisis [es decir] el hecho
que Freud y después de él,

las primeras generaciones de
psicoanalistas han aceptado
como un dato originario, si no
es como un dogma, su propia
no creencia sin someterla a un
analisis riguroso, como ellos
lo hicieron con la creencia y
sin sospechar todo lo que esta
incredulidad podria contener
de religiosos. En nuestros dias,
los psicoanalistas capaces de
analizar el sentimiento religioso
de sus pacientes son todavia
raros [ ...]. Incluso los psicoa-
nalistas creyentes permanecen
en la superficie cuando se trata
del sentimiento religioso”.
Gregorio Lemercier, “L’Eghse
a peur de Freud. Pourquoi? ”,
Arts Loisirs, nim. 58 (1966), 6.

67

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
Fernando M. Gonzalez

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
marzo-agosto 2026
num. 31

ISSN 2007-4964



61

62

Julio Algafiaraz, “Papa Francisco
intimo”, Clarin, 1 de septiembre

de 2017, https://www.clarin.
com/mundo/papa-francis-

co-intimo-libro-revela-expe-

riencia-psicoanalisis-recuer-
da-mujeres-vida 0 B1KBi2LFb.

html#google vignette

(consultado el 29 de diciembre
de 2025).

Ciertamente se estaba bastante
lejos del monitum emitido por el
Santo Oficio, el 15 de julio de
1961, en el que se decia, entre
otras cosas: 3) “Se prohibe a

los clérigos y a los religiosos
ejercer el oficio del psicoanalista,
conforme al canon 139, parrafo
2” [Esta orden apuntaba a no
jugar con dos posiciones que en
principio parten de logicas dife-
rentes como son el psicoanalisis
y la direccién espiritual. Esto no
ocurrio en el caso del Convento
de Santa Maria]. 4) “Hay que
rechazar [...] que los candidatos
al sacerdocio o a la profesion
religiosa deben ser sometidos

a un examen y exploracién
propiamente psicoanaliticas
[...] Igualmente, los sacer-
dotes y los religiosos de ambos
sexos no pueden acudir a los
psicoanalistas sin permiso de su
Ordinario, con motivo grave”.
Sebastidn Masala. “Aviso de la
Suprema Sagrada Congregacion
del Santo Oficio” (Roma: Palacio
del Santo Oficio, 15 de julio de
1961). Resta mucha investiga-
cion por realizar, lo que rebasa
los limites de este articulo.

68

e Permitié pensar que si se va a un convento a ejercer el psicoanadlisis
sin tomar en cuenta que se trata de un grupo construido con historia
—dimensién institucional no solo imaginaria—, el andlisis de grupos de
consultorio no se debe proponer porque de entrada el dispositivo esta
desbordado por las variables internas, las relaciones jerarquicas y una
historia. Asi pues, al menos deben tomarse en cuenta tres enfoques e,
incluso, no es lo recomendable en este caso.

e Hizo importantes aportes a la arquitectura religiosa y a la liturgia.

Epilogo

Muchos afios después, el psicoanalisis se col6 hasta la mas alta investidura de
la Iglesia. Me refiero a que el 1 de septiembre de 2017, en el diario Clarin, el

periodista Julio Algafiaraz, escribié lo siguiente:

El papa Francisco reveld a un sociologo francés [Dominique Wolton] que entre
finalesde 1978y 79, fue paciente de divan de una psicoanalista judia 'para aclarar
algunas cosas. 'Fui a su consultorio (en Buenos Aires) y ella, que era médica y psi-

quiatra siempre estuvo en su lugar:®'

¢Qué tipo de psicoandlisis hizo en seis meses? No lo podria decir, pero
no deja de ser sorprendente que después de lo ocurrido durante tantos afios
de desencuentros y algunos encuentros entre la Iglesia catolica y el psicoa-
nalisis, de pronto un papa acepte sin grandes problemas que ¢l consulté a
una psicoanalista judia.®’

Ahi no qued¢ todo: en una carta publicada primeramente en el sitio Oedipe.
org, Le Portal de la Psychanalyse Francophone, el 3 de diciembre de 2021 y tra-
ducida al castellano por Movimientos Deseantes el 5 de diciembre de 2021, aparece

una carta escrita por el psicoanalista lacaniano Jean Allouch en estos términos:

Todavia es raro que un psicoanalista haga publico el nombre de uno de sus

pacientes. Sin embargo, puede hacerlo, especialmente si el propio paciente lo

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco

marzo-agosto 2026

nuam. 31

ISSN 2007-4964

EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
Fernando M. Gonzalez


https://www.clarin.com/mundo/papa-francisco-intimo-libro-revela-experiencia-psicoanalisis-recuerda-mujeres-vida_0_B1KBi2LFb.html#google_vignette
https://www.clarin.com/mundo/papa-francisco-intimo-libro-revela-experiencia-psicoanalisis-recuerda-mujeres-vida_0_B1KBi2LFb.html#google_vignette
https://www.clarin.com/mundo/papa-francisco-intimo-libro-revela-experiencia-psicoanalisis-recuerda-mujeres-vida_0_B1KBi2LFb.html#google_vignette
https://www.clarin.com/mundo/papa-francisco-intimo-libro-revela-experiencia-psicoanalisis-recuerda-mujeres-vida_0_B1KBi2LFb.html#google_vignette
https://www.clarin.com/mundo/papa-francisco-intimo-libro-revela-experiencia-psicoanalisis-recuerda-mujeres-vida_0_B1KBi2LFb.html#google_vignette
https://www.clarin.com/mundo/papa-francisco-intimo-libro-revela-experiencia-psicoanalisis-recuerda-mujeres-vida_0_B1KBi2LFb.html#google_vignette

exige. Asi ocurrio ayer cuando el papa Francisco, me lo pidio por teléfono (desde
hace varios meses, aprovechando esta oportunidad, se analizaba a si mismo de
esa manera, desde una distancia sequra) [...]. Mas moderno que ningun otro

papa, Francisco ha adoptado la escritura inclusiva.®® 63 Jean Allouch, “Carte”, Oedipe.
I org, 3 de diciembre de 2021.

Si anadimos la entrada de varios miembros de la Compaiia de Jests
entre mediados de los afios cincuenta y la década de los sesenta a la Ecole

Freudienne para seguir las enseflanzas de Jacques Lacan —algunos de estos

jesuitas ejercieron después el psicoandlisis—,** tendremos un panorama mas 64  Ciertamente se estaba bastante
. . . L o ) ) lejos del monitum emitido por el
complejo de las relaciones entre psicoanalisis y catolicismo. La historiadora y Santo Oficio, el 15 de julio de
te6loga Agnes Desmazieres ha analizado con profundidad dichas relaciones 1961, en el que se decia, entre
. L. .. ) ) otras cosas: 3) “Se prohibe a
para el periodo 1920-1965 en su texto intitulado L’inconscient au paradis.®® los clérigos y a los religiosos
Dejo aqui ejercer el oficio del psicoanalista,

conforme al canon 139, parrafo
2” [Esta orden apuntaba a no
jugar con dos posiciones que en
principio parten de logicas dife-
rentes como son el psicoanalisis
y la direccion espiritual. Esto no
ocurri6 en el caso del Convento
de Santa Maria]. 4) “Hay que
rechazar [...] que los candidatos
al sacerdocio o a la profesion
religiosa deben ser sometidos

a un examen y exploracion
propiamente psicoanaliticas
[...] Igualmente, los sacer-
dotes y los religiosos de ambos
sexos no pueden acudir a los
psicoanalistas sin permiso de su
Ordinario, con motivo grave”.
Sebastidan Masala. “Aviso de la
Suprema Sagrada Congregacion
del Santo Oficio” (Roma: Palacio
del Santo Oficio, 15 de julio de
1961). Resta mucha investiga-
cién por realizar, lo que rebasa
los limites de este articulo.

65 Agnes Desmazieres, L'inconscient
au paradis. Comment les catholiques
ont regu la psychandlyse (1920-1965)
(Paris: Payot, 2011).

69

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
EL TRAYECTO DEL DEMONIO AL INCONSCIENTE
marzo-agosto 2026

Fernando M. Gonzélez nam. 31
ISSN 2007-4964

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE



