


Resumen del artículo


El proceso de conferir sentido a aquello que socialmente
llamamos realidad: reflexiones desde las sociologías fenomenológica y
constructivista


The Process of Conferring Meaning to What
We Socially Call Reality: Reflections from Phenomenological and Constructivist
Sociologies


Pablo Salvador Venegas de Luca


Docente-investigador ater
Université Polytechnique Hauts-de-France, Valenciennes, Francia


pablovenegasd@gmail.com


[image: ORCID-icon] https://orcid.org/0009-0009-6726-5082


Doctor en Sociología del Arte y la Cultura de
la Université Grenoble-Alpes


Recibido: 6 de septiembre de 2024


Aprobado: 21 de mayo de 2025


Resumen


¿Cómo conferimos socialmente sentido a
aquello que llamamos la realidad? En este artículo se propone una descripción
teórica de algunos elementos y mecanismos fundamentales del proceso social a
través del cual los sujetos-actores ordinarios asignan y atribuyen un sentido y
una significación social a lo que ellos designan como la realidad. A través de
un enfoque teórico-conceptual propio a las sociologías fenomenológica y
constructivista y más específicamente mediante la noción de mundo de la vida
cotidiana, se describirán los diversos dispositivos que articulan la
aprehensión y construcción significativa de este mundo de significados
socialmente elaborados y transmitidos que constituyen nuestra experiencia
social de lo real.


Palabras clave: realidad,
sentido, mundo de la vida cotidiana, sociología fenomenológica, sociología
constructivista.


Abstract


How do we socially confer
meaning to what we call reality? This article proposes a theoretical
description of some fundamental elements and mechanisms of the social process
through which ordinary subject-actors assign and attribute meaning and social
significance to what they designate as reality. Through a
theoretical-conceptual approach specific to phenomenological and constructivist
sociologies, and more specifically through the notion of the world of everyday
life, the various devices that articulate the apprehension and meaningful
construction of this world of socially elaborated and transmitted meanings that
constitute our social experience of the real, will be described.


Keywords: reality, meaning, world of everyday life,
phenomenological sociology, Constructivist sociology.


[image: Cc-by-nc-sa_icon]













Pablo
Salvador Venegas de Luca


Universidad Grenoble Alpes, Francia


Introducción


[bookmark: _heading=h.tyjcwt]¿Cómo conferimos,
socialmente, sentido y significado a aquello que llamamos la realidad? Ante
esta gigantesca pregunta, uno podría esperar naturalmente una respuesta
proporcional a la magnitud teórico-práctica de esta interrogante. Sin embargo,
cualquier posible respuesta a esta cuestión dependerá, obviamente, del enfoque
teórico que usemos para responderla. En este sentido, a través de un enfoque
teórico que se articula fundamentalmente a partir de ciertos elementos propios
de la protosociología fenomenológico-comprensiva[bookmark: _ftnref1]1 de
Alfred Schütz[bookmark: _ftnref2]2
y ciertos conceptos de la sociología constructivo-fenomenológica[bookmark: _ftnref3]3 de
Peter Berger y Thomas Luckmann,[bookmark: _ftnref4]4
emprendemos en este artículo la descripción del proceso de constitución
significativa del mundo de la vida cotidiana, un “mundo de significados
socialmente elaborados y transmitidos”[bookmark: _ftnref5]5
que los sujetos-actores designan como la realidad. En otras palabras,
describiremos socio-fenomenológicamente –de manera teórica– algunos aspectos
del proceso a través del cual los sujetos-actores ordinarios asignan y
atribuyen un sentido y una significación social –y por lo tanto aprehenden y
construyen significativamente– a lo que ellos designan como la realidad, esa
realidad que comparten cotidianamente,[bookmark: _ftnref6]6
que aprehenden de manera evidente y obvia, que nos sería común a todos y que
podríamos designar como nuestra realidad significativamente social.


El concepto clave y pivote en torno al cual se articulará
el desarrollo argumentativo de este artículo será el de mundo de la vida
cotidiana. Esta noción, este mundo –que se presentaría ante todo como una
realidad interpretada por los actores– designaría, según Alfred Schütz, el
lugar del despliegue del sentido común y el lugar de las exigencias pragmáticas
de lo cotidiano, lo que a sus ojos lo haría nuestra realidad primordial. En
este sentido, nuestro artículo se articulará de la siguiente manera: comenzaremos
describiendo la dimensión social y evidente del proceso por el cual los sujetos
actores otorgan un sentido –y una significación– a esta realidad del mundo de
la vida cotidiana, ello a través de las nociones de intersubjetividad y tipicidad.
Luego, describiremos el papel del lenguaje en el proceso de transmisión y
tipificación de los significados sociales –de los conocimientos– en el contexto
del mundo de la vida cotidiana. Posteriormente, analizaremos la dimensión
temporal en este último, enfocándonos en la incidencia de la temporalidad
socialmente producida del mundo de la vida cotidiana en el proceso de
objetivación del sentido de éste para los sujetos-actores. Finalmente,
describiremos cómo la objetividad –comprendida como orden de sentido
compartido– que este mundo de la vida cotidiana posee para los sujetos-actores,
haciendo que ellos lo designen como la realidad, puede ser explicada mediante
una dialéctica social donde un “doble movimiento de interiorización del
exterior y de exteriorización del interior”[bookmark: _ftnref7]7 –a
nivel de conocimientos intersubjetivos y sociales– permitiría una
interiorización del sentido del mundo de la vida cotidiana que haría que los
sujetos-actores lo aprehendan como una evidencia indiscutible, como un mundo
presupuesto (pre-dado), lo cual explicamos –entre otros– mediante las
nociones de institucionalización, legitimación e inteligibilidad.


Argumentación


La realidad son los otros: La evidencia del mundo de la vida cotidiana.
Entre intersubjetividad y tipicidad


En el mundo de la vida cotidiana, el uso corriente de
la palabra realidad nos remite en primer lugar a lo que los actores –en
su “actitud natural”–[bookmark: _ftnref8]8
llaman cosas concretas, es decir, al mundo que nos rodea y que se puede
aprehender a través de los diferentes órganos de nuestra sensibilidad. En este
sentido, en la “actitud natural”[bookmark: _ftnref9]9
del mundo de la vida cotidiana, nos parecería evidente que la realidad sería
aquella que nos es dada por nuestras sensaciones corporales, una realidad
factual –una realidad vista, oída o tocada– donde “los objetos sensibles
constituyen [...] nuestras realidades o la prueba de nuestras realidades”,[bookmark: _ftnref10]10 dado
que las percepciones serían consideradas como copias perfectas de lo que
preexistiría a cualquier versión subjetiva, poseyendo así una existencia fuera
de nosotros, que estaría ahí independientemente de la mirada que pongamos sobre
ella.


En el contexto del mundo de la vida
cotidiana, de la misma manera que supongo como evidente que la realidad es la
que me es dada a través de mis sentidos, lo que Schütz designa como “una
tensión específica de la conciencia”[bookmark: _ftnref11]11
teniendo un “acento de realidad”[bookmark: _ftnref12]12
propio del mundo de la vida cotidiana, también supongo como indiscutible que
mis semejantes –“Alter Ego”–[bookmark: _ftnref13]13
poseerían la misma percepción del mundo que yo. La certeza –propia de la
actitud natural– de que lo que percibimos poseería una existencia objetiva
independiente de nosotros mismos se basaría en el hecho de que un mismo objeto,
evento o estado de cosas (en adelante, oee)
sería percibido como tal por mis semejantes. Esta evidencia, esta sensación de
realidad sería uno de los fundamentos del “sentido común”[bookmark: _ftnref14]14 en
virtud del cual mis cinco sentidos personales se generalizarían hacia mis
semejantes, hacia un mundo compartido con Otros, un mundo intersubjetivo
que operaría una confirmación social de mi experiencia individual del mundo.


Tratándose de un mundo que comparto
–en cuanto Ego– con Otros que pueden actuar sobre mí tanto como
yo sobre ellos y, por tanto, interactuar comprendiendo mutuamente el sentido de
nuestras acciones, esta realidad del mundo de la vida cotidiana tendría
como atributo primordial e inmanente la intersubjetividad. A través de esta
última, cada actor podría adivinar en el otro un otro sí mismo[bookmark: _ftnref15]15 y,
así, presuponer la subjetividad del otro y comunicarse con él. En este sentido,
Schütz propondría que el actor supondría una “reciprocidad de perspectivas”[bookmark: _ftnref16]16 con
sus semejantes, lo que el filósofo inglés Peter Winch –por su parte– explicaría
a través de su noción de inteligibilidad.[bookmark: _ftnref17]17 Esta
convergencia de perspectivas que marcaría el carácter social de la estructura
del mundo de la vida cotidiana de cada uno sería el fruto de una doble
idealización hecha por los actores. La primera propondría que en el marco de
las rutinas cotidianas sería permitido proponer una “intercambiabilidad de los
puntos de vista”[bookmark: _ftnref18]18
donde si se permutan los lugares entre Ego y Alter, ambos podrían
tener acceso al mismo ángulo de vista y perspectiva del otro. En otras
palabras, a través de esta idealización, la singularidad –propia de una
biografía única y de una situación espacial particular del actor– sería
reducida, permitiendo así que el mundo sea aprehendido en razón de una misma tipicidad.
La segunda idealización residiría en la “congruencia de los sistemas de
pertinencia”,[bookmark: _ftnref19]19
proponiendo que las diferencias biográficas entre Ego y Alter no
tendrían una incidencia notable en la aprehensión y comprensión de los oee. Esto implicaría que en sus
respectivos proyectos prácticos, Ego y Alter –conscientes de sus
diferencias biográficas– actuarían y se comprenderían como si experimentaran el
mundo de la vida cotidiana de manera empíricamente idéntica. Dicho en otras
palabras, supondremos que interpretamos el mundo, y los oee, todos de la misma manera.


A través de estas dos idealizaciones
que harían posible el hecho de que tengamos una reciprocidad de perspectivas,
“sé que existe una correspondencia entre mis significados y sus significados en
este mundo que compartimos el sentido común de su realidad”,[bookmark: _ftnref20]20 dado
que toda la estructura intersubjetiva del mundo de la vida cotidiana
descansaría sobre construcciones comunes y tipificadas que compartiríamos y
asumiríamos como mundo presupuesto (pre-dado). Como nos propone Schütz
al respecto: “El hecho de que los individuos puedan adquirir un mundo de la
vida lingüísticamente formado –es decir, social– como base de su visión del
mundo, se basa en la tesis general de la reciprocidad de perspectivas”.[bookmark: _ftnref21]21


El que tengamos una comprensión mutua y recíproca de
nuestro mundo de la vida cotidiana sería la expresión, según Peter Winch, de
fenómenos en los que se comparte la inteligibilidad, es decir, maneras
en que los actores harían emerger unos para otros una comprensión común del
mundo y de los cursos de acción en los que están comprometidos.[bookmark: _ftnref22]22 Esto
se explicaría por el hecho de que la realidad –en el marco del mundo de la vida
cotidiana– se manifestaría a nosotros en y por la convergencia de
perspectivas que poseeríamos sobre ésta y, por tanto, por formas de
compartir la inteligibilidad que tendríamos de los oee sobre la realidad. En este sentido, el hecho de
compartir una perspectiva común del mundo –y por tanto de lo real– implicaría
orientarse hacia procedimientos obligatorios de adecuación a éste, los cuales
–para funcionar– deberían ser pertinentes para todos, ya que la realidad no
sería la realidad si no fuera implicante para todos. En este marco, los
procesos de tipificación descritos por Schütz como mecanismos de
generalización, estabilización y transmisión de los significados sociales
jugarían un papel clave en los fenómenos de compartir la inteligibilidad que
tendríamos del mundo:


[…] el mundo se experimenta desde el principio, no como una ‘confusión
irisada y zumbante’ de datos sensoriales, ni como una colección de objetos
individuales aislados sin relación entre sí que podrían ser sacados de su
contexto, sino más bien como una estructuración distribuida en tipos y en
relaciones típicas entre los tipos.[bookmark: _ftnref23]23


Frente a la gran multiplicidad de productos y procesos que
abarca el uso de los conceptos de tipicidad y tipificación en los
textos de Schütz, evocamos una síntesis que el sociólogo belga Claude Javeau
realiza de este término, la cual nos dará algunas luces sobre este proceso:


En el mundo de la vida cotidiana [...] los objetos
y las personas se perciben bajo la forma de la tipicidad. Cada objeto o persona
singular remite a un tipo que concentra los atributos esenciales para el uso
que debemos hacer o la interacción que establecemos con él (dicho uso e
interacción siendo, además, ellos mismos típicos). Este tipo nos es conocido
previamente a cualquier encuentro efectivo con el objeto o persona tipificados.
Forma parte de un repertorio adquirido por socialización.[bookmark: _ftnref24]24


 


El mundo presupuesto lo está bajo el modo de la
tipicidad. [...] Cada experiencia [...] la familiaridad la incluye en una
unidad tipificada por condensación. Una experiencia nueva es primero
relacionada con aquella que le parece más similar, a partir de la unidad típica
de la cual forma parte.[bookmark: _ftnref25]25


Esta habituación y repetición de esquemas, que
caracterizaría la comprensión que tendríamos sobre la realidad del mundo
cotidiano, refleja la idea de que el mundo de la vida cotidiana se presenta al
actor como un mundo evidente y presupuesto (dado de antemano), ofreciéndose a
todos nosotros como un fondo de evidencias comunes y objetivas, que vivimos
bajo el modo de la tipicidad –el concepto de tipificación siendo
el proceso y el de tipicidad su producto– y de la familiaridad. En este
marco, la relación inicial que establecería con el mundo de la vida cotidiana
sería la de la ingenuidad, donde tomaría el mundo y sus objetos como algo dado,
es decir, sin cuestionar su existencia real. Desde un punto de vista
psicológico, Jean Piaget nos dice al respecto:


El ser humano está inmerso desde su nacimiento en un entorno
social que actúa sobre él al igual que el entorno físico. Más aún, en cierto
sentido, que el entorno físico, la sociedad transforma al individuo en su
estructura misma, porque no solo lo obliga a reconocer hechos, sino que le
proporciona un sistema completamente construido de signos que modifican su
pensamiento, le propone nuevos valores y le impone una serie indefinida de
obligaciones. Es evidente, por lo tanto, que la vida social transforma la inteligencia
a través del triple intermedio del lenguaje (signos), del contenido de los
intercambios (valores intelectuales) y de las reglas impuestas al pensamiento
(normas colectivas lógicas o prelógicas).[bookmark: _ftnref26]26


En este sentido, si trasladamos los postulados
de Piaget a nuestro enfoque sociológico, la tipicidad y la familiaridad
que experimentamos frente a este mundo se explicarían por el hecho de que nos
enfrentamos a una realidad donde los oee
ya han sido objetivados, y donde el orden de los significados no es solo
intersubjetivo sino común,[bookmark: _ftnref27]27
dado que los significados de nuestra praxis diaria ya están contenidos en él,
enmarcando así nuestro actuar en formas preconcebidas.[bookmark: _ftnref28]28 En
este contexto, la realidad para el actor sería solo lo significativo, lo que
quiere decir que lo real sería solo lo que ha sido designado como tal antes de
mi llegada por un marco que me es anónimo, preestablecido y objetivo, pero que
yo significo a través de un “acervo social de conocimientos”[bookmark: _ftnref29]29 que
me permite operar (atribuyendo un sentido y una significación) en situaciones
típicas –rutinarias o de rutina– sin necesariamente dominar ni su forma ni su
desarrollo, pero a las cuales me adapto a través de procedimientos típicos
adecuados a la situación. Esto no significaría, sin embargo, que como actores
estemos completamente determinados por nuestro mundo de la vida cotidiana, sino
simplemente que este opera como un trasfondo de evidencias comunes que
compartimos y a partir del cual adaptamos –conscientemente– nuestros actos y
comportamientos diarios.


El hecho de que –en la actitud natural– asumamos el mundo
cotidiano como algo natural e indudable, casi como un hecho objetivo, lleva a
Schütz a decir que el actor opera –como el fenomenólogo–[bookmark: _ftnref30]30 una
especie de epojé. Sin embargo, esta última opera al revés –o en contra–
de la epojé fenomenológica, ya que la pone entre paréntesis:


Podríamos aventurarnos a sugerir que el hombre en la actitud
natural también utiliza una epojé específica, que por supuesto es
completamente diferente de la del fenomenólogo. No suspende su creencia en el
mundo exterior y en sus objetos, sino que, por el contrario, suspende toda duda
sobre su existencia. Lo que pone entre paréntesis es la duda de que el mundo y
sus objetos puedan ser algo diferente de lo que parecen. Proponemos llamar a
esta epojé la epojé de la actitud natural.[bookmark: _ftnref31]31


Esta especie de epojé de la epojé, utilizada
por el actor en la mayoría de las ocasiones de la vida cotidiana, no reflejaría
una falta de conocimiento –o absoluta ingenuidad– por parte del actor al
vislumbrar la posibilidad de cuestionar la realidad de este mundo. Esta epojé
específica expresaría el hecho de que las acciones e interacciones que
realizamos no necesitan tener un conocimiento –o saber– detallado y absoluto de
los oee del mundo para poder
operar dentro de la vida cotidiana. Esto se debe a que nuestras acciones en la
vida cotidiana se caracterizan por su pragmatismo, es decir, por operar
mediante conocimientos estrictamente pragmáticos (también llamados conocimientos-receta)
sobre un mundo que nos parece hecho de prácticas típicas y rutinarias,
aparentemente evidentes. Sobre este tema, Schütz escribe:


En su vida cotidiana, el hombre se interesa solo
parcialmente –nos arriesgaríamos a decir excepcionalmente– por la claridad de
su conocimiento, es decir, arrojar luz total sobre las relaciones entre los
elementos de su mundo así como los principios generales que regulan esas
relaciones. Está satisfecho con que un servicio telefónico en funcionamiento
esté a su disposición y, normalmente, no pregunta por los detalles del
funcionamiento del aparato ni por las leyes físicas que lo hacen posible […].
Que el metro funcione mañana, como de costumbre, es para él una certeza que es
casi del mismo orden de verosimilitud que la salida del sol ese mismo día
siguiente.[bookmark: _ftnref32]32


Mundo de la vida cotidiana y acervo social de conocimientos


Para lograr simplificar la complejidad
inherente a lo real, haciendo que el mundo sea obvio y evidente para todos
nosotros, los actores sociales deben contar con un conjunto de herramientas que
les permita descifrar este mundo, así como con una estructura previa que les
permita comunicar estos conocimientos. En este sentido, en el marco de su vida
cotidiana, el actor adquiere a través del proceso de múltiples socializaciones[bookmark: _ftnref33]33
sucesivas un acervo social de conocimientos que le sirve para interpretar sus
experiencias pasadas y presentes, así como anticipar las futuras, mediante un
esquema de interpretación que le proporciona herramientas –tanto en términos de
contenidos como de formas de implementarlos– para abordar las situaciones a las
que ha estado, está o estará enfrentado.[bookmark: _ftnref34]34 Para
profundizar en el concepto schütziano de acervo social de conocimientos[bookmark: _ftnref35]35 y
comprender su lugar en el proceso de apropiación de la realidad del mundo
de la vida cotidiana como algo obvio, podemos destacar su cercanía relativa con
el concepto de habitus de Pierre Bourdieu, que éste define como


un sistema de disposiciones duraderas y transferibles,
estructuras estructuradas dispuestas a funcionar como estructuras
estructurantes, es decir, como principios generadores y organizadores de
prácticas y representaciones que pueden ser objetivamente adaptadas a su
propósito sin requerir la intención consciente de fines y el dominio explícito
de las operaciones necesarias para alcanzarlos.[bookmark: _ftnref36]36


Como podemos apreciar, tanto en la definición de habitus
como en la de acervo social de conocimientos,[bookmark: _ftnref37]37 el
actor puede operar dentro de una situación determinada sin necesariamente ser
realmente consciente de las reglas de procedimiento que le permiten ejecutarla,
y por lo tanto, puede predefinir ciertas situaciones sin necesariamente
conocerlas de antemano. Entre los elementos de estas (pre)definiciones, nos
centraremos –en unos párrafos más adelante– en los medios lingüísticos
utilizados por los actores, pero antes nos detendremos un poco más en
profundizar en este aspecto evidente (y típico) del mundo de la vida cotidiana.
Imaginemos, por ejemplo, que no poseemos un acervo social de conocimientos (o habitus,
si el lector está más familiarizado con el lenguaje de Bourdieu): ¿Nuestras
rutinas diarias nos parecerían tan evidentes? ¿Podríamos actuar en el mundo de
manera tan pragmática como lo hacemos durante la epojé de la actitud
natural? La respuesta más obvia es no. Si como actores percibiéramos el mundo
como si fuéramos un recipiente vacío, las situaciones, experiencias y oee que nos llegan desde el exterior
también serían vacías, carecerían de sentido y estarían desprovistas de sus
posibles funciones; enfrentaríamos, entonces, una realidad desestructurada y
totalmente incoherente. En este contexto, como probablemente el lector ya puede
intuir, también adoptamos ciertos fundamentos del enfoque constructivista de
Jean Piaget, quien sobre el conocimiento, plantea la imposibilidad de concebir
la experiencia independientemente del significado de los objetos sobre los que
se ejerce:


A todos los niveles (incluida la percepción y el
aprendizaje), la adquisición de conocimientos implica la implementación de
actividades del sujeto en formas que preparan en diversos grados las
estructuras lógicas […]. Las estructuras lógicas ya están implicadas en la
coordinación de las propias acciones y, por lo tanto, se esbozan desde el
funcionamiento de los instrumentos más elementales utilizados para la formación
de conocimientos.[bookmark: _ftnref38]38


 


Estas estructuras lógicas son relaciones o
correspondencias, vecindades o separaciones, cuantificaciones de más o menos
que conducen a medidas, en resumen, toda una conceptualización debida al sujeto
y excluyendo la existencia de hechos puros, como completamente externos a las
actividades del sujeto: por lo tanto, se asemejan a la dimensión semántica del
objeto, definida como la suma de las relaciones prácticas potenciales que el
sujeto mantiene con él y que se integran en escenas de la vida cotidiana.[bookmark: _ftnref39]39


Si traducimos estos postulados a un lenguaje
más sociológico y los incorporamos al marco de nuestra argumentación –vale
decir, la descripción de proceso de asignación de sentido y significado a
aquello que socialmente designamos como la realidad– podemos decir que el acto
de tomar conciencia de lo real o de un fragmento de lo real
equivaldría a construirlo, o viceversa, construir una realidad sería conocerla,
dado que tanto la experiencia de conocer como la de construir se definirían
ambas en el proceso de representación. Esta última no consistiría en
aprehender una cosa –objetos, eventos o estados de cosas– ya presente, lo que
expresaría una re-presentación –en el sentido de duplicar una presencia–, sino
que correspondería a un acto de aprehensión realizado por un sujeto-actor que
posee un acervo de conocimientos que ha sido socialmente construido, lo que
significaría que cuando el sujeto-actor convoca este acervo para aprehender el
mundo, todo un aspecto de lo social se actualiza a través de esta respuesta fenomenal
que él produce y que puede renegociar[bookmark: _ftnref40]40
continuamente. En este sentido, la realidad del mundo de la vida cotidiana nos
resultaría familiar y evidente porque –en cierto sentido– nosotros mismos la
construiríamos mediante la removilización de marcos de significación, marcos
preformados que estructurarían y enmarcarían nuestras acciones, pero que
actualizaríamos a medida que los sometiéramos a nuestra experiencia cotidiana
del mundo a través de una “interiorización nunca completada”,[bookmark: _ftnref41]41
renegociando, confirmando y reconfirmando, así, nuestra preinterpretación
típica del mundo y, por lo tanto, de lo que designamos como realidad. En este
contexto, el actor socializado –poseedor de este acervo social de conocimientos
que le permite valorar y significar su entorno– no sería pasivo sino activo, ya
que daría un sentido típico al mundo, a los oee
y a los significados que encuentra en sus acciones (mediante la movilización y
actualización del acervo social de conocimientos), pero también –y sobre todo–
porque sería únicamente a través del acervo social de conocimientos –nunca
estático– que lo real se le presentaría, objetivándose al momento de aprehender
el mundo y otorgándole, así, un contenido significativo –significante– a este
último. De esta manera, las representaciones de lo real, adquiridas por el
actor, poseerían los límites que su acervo social de conocimientos le
impondría, a través de una estructura de plausibilidad definida como “la base
social de la suspensión particular de la duda sin la cual la definición de la
realidad no podría mantenerse en la conciencia”.[bookmark: _ftnref42]42 En
otras palabras, el actor tendería a descartar representaciones de la realidad
que le parecieran manifiestamente contradictorias con la imagen típica que
usualmente se hace de ésta, necesitando que un conjunto suficientemente
poderoso de elementos ocurran para que se vea obligado a revisar su juicio.


Es interesante notar cómo este proceso activo, en el cual
–en cuanto sujetos actores– aprehendemos el mundo –a través de un trabajo de
articulación y reexamen reflexivo, actualizando nuestros conocimientos y, por
lo tanto, construyendo el mundo social–, se borra completamente bajo la
impresión de evidencia y familiaridad bajo la cual se nos presentan los significados
de nuestras experiencias vividas. Como nos propone la socióloga belga Nathalie
Zaccaï-Reyners al respecto,


si la significación de nuestras experiencias vividas nos
parece obvia, es porque el proceso de constitución que subyace a la emergencia
del sentido de alguna manera se pierde una vez estabilizada la significación.[bookmark: _ftnref43]43


Sin embargo, si intentamos discernir un poco más finamente
lo que sostiene –y estructura– el proceso de aprehensión significativa del
mundo realizado por el actor y tratamos de entender cuál es la sustancia de sus
conocimientos ordinarios, podemos llegar a interrogarnos sobre la estructura
que, finalmente, nos permitiría conocer/construir una realidad que nos sería inteligiblemente
común. El lenguaje podría ser una respuesta o, al menos, una pista
interesante a seguir.


Lenguaje y realidad del mundo de la vida cotidiana


Incluso si no situamos nuestros argumentos en un nivel
exclusivamente lingüístico –donde hacer de la realidad una construcción se
limitaría al truismo según el cual decir equivaldría a representar–, examinemos
aunque sea someramente, el papel del lenguaje en el proceso de
aprehensión/constitución significativa del mundo de la vida cotidiana: Si la
realidad del mundo de la vida cotidiana se nos presenta a través de un prisma
propio de una suma de conocimientos tipificados –acervo social de
conocimientos–, por el cual excluimos “lo que hace al individuo [o al evento]
único e irreemplazable”,[bookmark: _ftnref44]44
despojándolo de toda su singularidad,[bookmark: _ftnref45]45
si nuestras experiencias –directas o realizadas por nuestros contemporáneos o
predecesores– aparecen como conocimientos “típicos, de los cuales se espera que
sean similares a los del pasado”,[bookmark: _ftnref46]46
sería necesariamente preciso disponer de una estructura previa que permita la
generalización y socialización de estos conocimientos. Entre los principales
medios de transmisión del acervo social de conocimientos, el lenguaje[bookmark: _ftnref47]47 juega
un papel central al permitir a través de su aprendizaje, la apropiación y
estabilización de los esquemas tipificadores por los actores. Intentemos
desglosar más conscientemente esta idea.


El lenguaje, en cuanto que sistema de signos[bookmark: _ftnref48]48 que
habilitaría al actor a desprenderse de las expresiones inmediatas de su
subjetividad, nos permitiría objetivar nuestra experiencia de la vida
cotidiana, haciendo objetivamente disponibles nuestras experiencias e
intenciones “más allá de la expresión de intenciones subjetivas ‘aquí y ahora’”,[bookmark: _ftnref49]49
permitiéndonos, así, transmitirlas a otros y perpetuarlas a través del tiempo.
En este sentido, para que nuestras experiencias vividas subjetivas sean
transmisibles, primero tendrían que ser objetivadas socialmente, lo cual se
realizaría a través de procesos de idealización y de anonimización.[bookmark: _ftnref50]50 A
través de estos procesos podríamos clasificar nuestras experiencias en
categorías generales que poseerían un sentido, tanto para mí como para mis
semejantes, generalizando y socializando –a través de la tipificación–
el significado de las experiencias hacia categorías similares. Sobre este tema,
Schütz nos explica lo siguiente:


El lenguaje es un sistema de esquemas tipificadores de la
experiencia que se basa en las idealizaciones y la anonimización de la
experiencia subjetiva inmediata. Estas tipificaciones de experiencia, separadas
de la subjetividad, son objetivadas socialmente, convirtiéndose así en una
parte del a priori social previamente dado al sujeto. Para la persona
que crece normalmente en la actitud natural, la tipificación está muy
estrechamente entrelazada con el lenguaje.[bookmark: _ftnref51]51


En este sentido, si la realidad del mundo de la vida
cotidiana está hecha de objetivaciones, sería a través del lenguaje –y solo a
través de él– que la aprehenderíamos, ya que nos permitiría “tanto la
estabilización de experiencias vividas prelingüísticas como su puesta en común
y su transmisión intersubjetiva”.[bookmark: _ftnref52]52
Pretipificado en el lenguaje, nuestro mundo sería así aprehendido por una
acumulación de significados estabilizados y disponibles en modo de evidencia
–acervo social de conocimientos–, lo que nos permitiría actuar, interactuar y
comunicar, ya que la interiorización de las categorizaciones que movilizaría
implicaría la interiorización de un mundo y, por tanto, de una realidad.
Siguiendo esta línea, el sociólogo norteamericano Aaron Cicourel nos propone
que la socialización del joven actor (el niño) dependería directamente del
aprendizaje del lenguaje y, más precisamente, de la interiorización de los
significados a través de este:


El problema del significado para el antropólogo-sociólogo
puede plantearse de la siguiente manera: ¿Cómo adquieren los miembros de una
sociedad un sentido de la estructura social que les permita negociar las
actividades cotidianas? El estudio de la adquisición progresiva, por parte del
niño, de procedimientos interpretativos y reglas de superficie debe tener en
cuenta una teoría de la adquisición del lenguaje […].[bookmark: _ftnref53]53


En esta perspectiva, la actividad lingüística
del actor adulto supondría competencias a nivel fonológico, sintáctico y
semántico, pero también –e inseparablemente– implicaría una visión del mundo
socialmente determinada. Según Aaron Cicourel, el orden social sería posible
gracias a la adquisición –durante la infancia– de la estructura social, la cual
se operaría en (y a través de) el lenguaje y sus significados. Para ilustrar
esto, podemos, por ejemplo, pensar en el momento en que “instruimos a un niño
para que ‘se comporte como un niño valiente’”.[bookmark: _ftnref54]54 A
través de esta simple acción podemos medir, y apreciar, cómo –a través del
lenguaje– “reproducimos y construimos un mundo en el que hay niños y niñas,
pequeños y grandes, así como valientes y cobardes”.[bookmark: _ftnref55]55


Siendo tanto contenido como instrumento en el proceso de
generalización y socialización de significados comunes, el lenguaje no sería
concebible sin la realidad del mundo de la vida cotidiana, y
también, a la inversa la realidad de la vida cotidiana no sería concebible sin
el lenguaje, ya que ambos se impondrían como realidad primera y presupuesta. En
este sentido, si como actores hablamos del mundo como una realidad objetiva y,
por tanto, externa a nosotros mismos, sería solo por el lenguaje que existiría,
ya que se nos impondría como una facticidad externa que encajaría nuestros
posibles –nuestra objetividad de la vida social– dentro de los límites
coercitivos de sus fronteras.[bookmark: _ftnref56]56
En su obra Ciencia social y filosofía, Peter Winch escribe al respecto:


Nuestra idea de lo que pertenece al reino de la realidad nos
es dada en el lenguaje que usamos. Nuestros conceptos establecen para nosotros
la forma de la experiencia que tenemos del mundo. Vale la pena recordar el
truismo según el cual cuando hablamos del mundo, hablamos de lo que entendemos de
hecho por la expresión ‘mundo’: no hay forma de salir de los conceptos en
términos de los cuales pensamos el mundo […]. El mundo es para nosotros
lo que se presenta bajo estos conceptos. Esto no quiere decir que nuestros
conceptos no puedan cambiar, pero cuando lo hacen, significa que nuestro
concepto del mundo también ha cambiado.[bookmark: _ftnref57]57


En la misma óptica, también nos alineamos con John Searle
y su enfoque del lenguaje desarrollado en La construcción de la realidad
social.[bookmark: _ftnref58]58
En este texto, propone que el “lenguaje es esencialmente constitutivo de la
realidad institucional”,[bookmark: _ftnref59]59
y donde el adjetivo institucional y más precisamente, la noción de hechos
institucionales, se referiría a hechos que constituirían elementos de la
sociedad y, por tanto, hechos que requerirían instituciones humanas para
existir, como –por ejemplo– el dinero, los partidos de fútbol, los juegos de
ajedrez, etcétera.[bookmark: _ftnref60]60
En este marco, afirma que “el lenguaje es una de esas instituciones; de hecho,
está constituido por un conjunto de tales instituciones”,[bookmark: _ftnref61]61 lo
cual –dicho de otra manera– expresaría que la realidad institucional estaría no
solo determinada de manera lingüística, sino que ella misma sería una realidad
lingüística, dado que la función performativa del lenguaje[bookmark: _ftnref62]62
–donde el estado de las cosas representado por el contenido proposicional de un
acto de habla nacería en ese acto de habla– se aplicaría a través de las
acciones e interacciones de los actores que articulan diariamente nuestro
mundo, a la construcción de nuestra realidad social, que sería –en esta óptica–
esencialmente una realidad institucional. Sobre esto, Claude Javeau nos dice:


El lenguaje no es, por tanto, un fenómeno o conjunto de
fenómenos sociales entre otros, como la familia, el trabajo, la escuela, etc.,
sino que representa el fenómeno o conjunto de fenómenos que posee la facultad
de instituir el orden de lo social mismo, dentro del cual todos los demás
fenómenos sociales pueden ser instituidos y por tanto cobrar sentido.[bookmark: _ftnref63]63


Retomando lo que decíamos unos párrafos más arriba, el
lenguaje nos habilitaría a desprendernos de nuestras expresiones inmediatas de
nuestra subjetividad, permitiéndonos hacer objetivamente disponibles
nuestras experiencias e intenciones en nuestra vida cotidiana. Debido a este
poder de trascender el aquí y ahora, el lenguaje nos permitiría relacionar y
poner en relación diferentes temporalidades de la realidad de la vida
cotidiana, insertándolas en un todo significativo. En consecuencia, a través
del lenguaje podríamos sincronizar nuestras secuencias temporales personales
(biográficas) con las de los semejantes y, también, hacer presentes no
solo objetos sino personas que estarían físicamente y temporalmente ausentes
del aquí y ahora. Lo más interesante de esta dualidad lenguaje/tiempo
–características de los enfoques sociológicos fenómeno-comprensivos– sería el
hecho de que gracias al lenguaje podríamos hacer presentes no solo a nuestros
semejantes que estarían “físicamente ausentes en ese momento, sino también
aquellos que pertenecerían a un pasado reconstruido, o recordado, así como
aquellos proyectados como figuras imaginarias en el futuro”.[bookmark: _ftnref64]64 Analicemos
más en detalle las características particulares de la relación que los actores
establecerían con estos diversos planos temporales presentes en la realidad
continua de la vida cotidiana intentando definir mejor cada uno de ellos.


Tiempo social y mundo de la vida cotidiana


Como actor social, el mundo de la vida
cotidiana, nuestra realidad significativamente social, se me presentaría
mediante una multiplicidad de planos temporales, abriéndose “sobre
temporalidades que no vivo […] de modo que mi mundo se encontraría ampliado a
la medida de la historia colectiva que mi existencia privada retoma y asume”.[bookmark: _ftnref65]65 En
este sentido y como dijimos antes, el mundo de la vida cotidiana no se
limitaría al mundo de mis contemporáneos, sino que incluiría también un mundo
“que existió antes de mi nacimiento y que no puedo influenciar mediante ninguna
interacción realizada en un presente común”,[bookmark: _ftnref66]66 que
correspondería al mundo de mis predecesores y, también, un mundo venidero del
cual ya no formaré parte, correspondiente al mundo de mis sucesores.[bookmark: _ftnref67]67 Entre
mi memoria individual y ese tiempo pasado, de mis predecesores, habría
naturalmente una frontera; sin embargo, ésta sería porosa dado que “existiría
entre memoria y pasado histórico un solapamiento parcial que contribuiría a la
constitución de un tiempo anónimo, a medio camino entre el tiempo privado y el
tiempo público”.[bookmark: _ftnref68]68
Esta intersección donde presente y pasado se unirían en una especie de presente
común[bookmark: _ftnref69]69
–donde actores vivos, muertos y no nacidos se relacionarían en una especie de nosotros–
sería una de las características propias de la dimensión temporal del mundo de
la vida cotidiana, a la cual tendríamos acceso de manera intersubjetiva. Como
nos propone aquí Paul Ricoeur:


Se tiende un puente entre pasado histórico y memoria, por el
relato ancestral, que opera como un relevo de la memoria en dirección al
pasado histórico, concebido como tiempo de los muertos y tiempo de antes de mi
nacimiento. Si remontamos esta cadena de memorias, la historia tiende a una
relación en términos de nosotros, extendiéndose de manera continua desde los
primeros días de la humanidad hasta el presente.[bookmark: _ftnref70]70


Además de la intersección presente entre el tiempo de mis
predecesores y el de mis contemporáneos, habría otro nivel de intersección que caracterizaría
el estándar temporal propio del mundo de la vida cotidiana. Esta intersección
se presentaría entre, por una parte, la conciencia que cada individuo tendría
sobre el flujo interior del tiempo, categorizado por Claude Javeau como el
tiempo psíquico,[bookmark: _ftnref71]71
el cual “correspondería más o menos a la duración según Bergson, y que se
referiría a la percepción mental del flujo del tiempo”,[bookmark: _ftnref72]72 y por
otra parte, un marco temporal –en el sentido del marco social
durkheimiano– total y único que reuniría y condensaría la inmensa multiplicidad
de temporalidades singulares en una temporalidad social única. Este marco
temporal común por el cual aprehenderíamos y experimentaríamos el
tiempo, esta noción o categoría de tiempo sería “un marco
abstracto e impersonal que envuelve no solo nuestra existencia individual, sino
la de la humanidad”,[bookmark: _ftnref73]73
imponiéndonos un ritmo temporal común, pero permitiéndonos también interpretar
nuestras experiencias y proyectar nuestras acciones a partir de ciertos puntos
de referencia orientadores y comparativos. Al respecto, el socio-antropólogo
francés Francis Farrugia nos dice:


Nuestra aprehensión temporal individual de los fenómenos es
en sí una ordenación del mundo, pero ella misma ya está ordenada por la forma
colectiva y común del tiempo, superior a las formas singulares y particulares
que no son más que modalidades individuales de ésta. Ninguna experiencia propia
puede concebirse antes o fuera de un marco temporal socialmente preexistente,
significativo y culturalmente transmitido de generación en generación,
elaborado a lo largo de la duración de la vida social y cultural.[bookmark: _ftnref74]74


Es interesante notar que a pesar de que este marco
temporal común (que podemos designar también como categorías temporales
sociales) tenga una génesis socialmente construida (siendo engendrado en
las prácticas colectivas, en “la acción intersubjetiva, en actos recíprocos de
responsabilidad y atribución de responsabilidades: en la memoria colectiva”[bookmark: _ftnref75]75), se
presentaría a los actores no como un fenómeno histórico sino como un dato natural.
Estas categorías de sentido de amplitud vital interpretativa y planificadora,
como las llama Thomas Luckmann, que dividen y organizan la vida de los actores
individuales –tales como la infancia, la juventud, la madurez, la vejez, etcétera–
poseerían un grado de objetivación social tal que se presentarían a los actores
como un a priori sociohistórico, como un dato irrefutable. En este
sentido, Francis Farrugia escribe:


Es precisamente porque es el resultado de una inculcación
social olvidada, que aparece falsamente ante sí misma como ‘dado inmediato de
la conciencia’ […]. Por lo tanto, creo permanentemente –por un efecto de
ilusión inherente a la vida colectiva– que lo que está organizado por mí como organizador
de mi vida, es un tiempo que me es propio. Pero lo propio surge al
examen como verdad común, como experiencia compartida, como dato universal de
una civilización.[bookmark: _ftnref76]76


La objetividad socialmente producida de
nuestra temporalidad común, que se traduciría en una certeza subjetiva del
tiempo que me es propio y de las categorías interiorizadas como dimensiones
objetivas, reflejarían lo que caracterizaría la temporalidad de nuestro mundo
de la vida cotidiana, es decir, una “sincronización entre la acción
intersubjetiva de los actores y la aplicación de las categorías temporales
socialmente objetivadas en referencia recíproca a estas acciones”,[bookmark: _ftnref77]77 donde
“no es mi tiempo el que está así organizado; es el tiempo tal como es
objetivamente pensado por todos los hombres de una misma civilización”.[bookmark: _ftnref78]78


Estos diferentes niveles de temporalidades, interactuando
incesantemente unos con otros, conformarían la dimensión temporal de la vida
cotidiana. Este tiempo social,[bookmark: _ftnref79]79
común a todos nosotros, se impondría a nosotros bajo la forma de una estructura
temporal –y por lo tanto, de categorías temporales sociales– que
aprehenderíamos como una facticidad ineludible,[bookmark: _ftnref80]80 pero
que al mismo tiempo nos proporcionaría una historicidad que determinaría
nuestra situación en el mundo.[bookmark: _ftnref81]81
Compartida y modelada socialmente, esta estructura temporal sería interiorizada
bajo la forma de reglas de conducta temporales, de manera que sabríamos
cuáles serían los comportamientos –y actividades– que podríamos tener y
efectuar en ciertos momentos y cuáles serían los que no podríamos realizar.
Estos comportamientos compartidos, almacenados en forma de marcos temporales,
serían utilizados en función del rol que el actor desempeñaría en cada momento.
Por ejemplo, a medida que aumentara el número de roles, los marcos temporales
que deben ser almacenados también aumentarían. Podemos observar claramente esto
en el marco de nuestras sociedades modernas, donde existe una rigurosa
fragmentación del tiempo social –el tiempo de trabajo, el tiempo para la familia,
el tiempo para el ocio, etcétera–, lo que multiplica exponencialmente el número
de marcos temporales. En este contexto, las relaciones cotidianas tenderían a
dividirse –por ejemplo– en relaciones laborales (durante el día) y familiares
(por la noche). Las relaciones de amistad o familiares serían desplazadas al
fin de semana; la noche sería el tiempo en que se privilegian las interacciones
festivas y amistosas y así sucesivamente. Tenderíamos, así, a estructurar el
tiempo en función del tipo de actividad que tendría lugar durante ese tiempo,
lo que se basaría en el aprendizaje de las reglas de apropiación del tiempo –y
de sujeción a éste– propias de una sociedad dada, lo que William Grossin designaría
como cultura temporal.[bookmark: _ftnref82]82
Con respecto a estos marcos temporales Claude Javeau escribe:


Desde un punto de vista macrosocial, los marcos temporales
aportan al individuo los recursos (cognitivos) y las reglas (normativas) que
necesita para gestionar sus múltiples temporalidades, mientras que, desde un
punto de vista microsociológico, es su cultura temporal la que le hace capaz de
asignar correctamente, en cada momento de su trayectoria de vida, dichos
recursos y reglas. La vida cotidiana […] consiste para cada actor en una
sucesión de situaciones que agrupan diversos episodios, los cuales son
abordados, al mismo tiempo que son simultáneamente producidos por ella, con la
ayuda de los recursos y reglas que componen las competencias temporales de los
individuos.[bookmark: _ftnref83]83


En este sentido, si nuestras interacciones se
producen durante episodios de nuestra existencia común, ellos mismos
insertados en situaciones que poseen una definición comúnmente aceptada
y común –obligándonos a actuar, ver o pensar de una manera determinada según el
momento–, será únicamente dentro de esta estructura temporal que la vida
cotidiana mantendrá, a nuestros ojos, su acento de realidad. Esto se
explicaría por el hecho de que la estructura temporal de la vida cotidiana
estipulará no solo las secuencias predeterminadas día a día, sino también la de
toda nuestra vida: “No solo el individuo debe aprender a gestionar su tiempo,
sino que también debe ser capaz de asumirlo, en su devenir tanto biológico (el
envejecimiento) como societal (la secuencia de roles: niño-adolescente-joven
adulto-adulto-jubilado-anciano)”.[bookmark: _ftnref84]84


En el marco de las coordenadas impuestas por esta
estructura temporal podría aprehender significativamente y, por lo tanto,
aprehender el sentido tanto de mis acciones cotidianas como de las de toda mi
biografía, colocándolas dentro de una temporalidad social que me situaría
temporalmente, atestiguándome que efectivamente soy un hombre de mi tiempo.
Para explicar esto podemos pensar, por ejemplo, en las circunstancias en las
que –por razones cualesquiera– nos encontraríamos totalmente desorientados,
como puede ser el caso después de un accidente en el que perdemos el
conocimiento. Al momento de despertar, sentiríamos –en general– la imperiosa
necesidad de recuperar nuestros puntos de referencia y reubicarnos en la
estructura temporal de la vida cotidiana. Con la simple acción de preguntar qué
día es y qué hora es, o al mirar un reloj y un calendario, podríamos situarnos
temporalmente y, de esta manera, reintegrarnos en la realidad de la vida
cotidiana.[bookmark: _ftnref85]85
A través de este ejemplo podemos apreciar cómo las coordenadas impuestas por
esta estructura temporal


[...] organizan mi vida social en referencia a una duración
‘pública’ ajena a mi duración interior, pero sobre la cual esta duración
privada está abierta. Como actor social, mi vida particular, mi ‘duración
interior’ se encuentra con la temporalidad pública ‘tiempo civil o tiempo
estándar’, mi vida transcurre siguiendo un ‘lecho ya trazado’ por los
horarios de trabajo, la frecuencia del transporte público, los horarios de
vacaciones, que contribuyen a establecer las estructuras fundamentales
alrededor de las cuales se organiza mi ‘vida cotidiana’.[bookmark: _ftnref86]86


El orden y la objetividad de la realidad del mundo de la vida cotidiana: tipificación
e institucionalización, legitimación e inteligibilidad 


El hecho de que nuestro mundo de la vida cotidiana,
nuestra realidad social se nos presente como teniendo un “orden”[bookmark: _ftnref87]87 y
poseyendo una objetividad (en el sentido de un mundo de objetos separados de
los sujetos), puede explicarse a través de la idea de lo que Peter Winch llama
un orden de sentido compartido. En este marco, la objetividad de los
hechos sociales no se basaría en la no interferencia del pensamiento y lo
fáctico[bookmark: _ftnref88]88
–una realidad que estaría ahí independientemente de nosotros y de lo que
pudiéramos pensar de ella–, sino en el compartir un orden de sentido,
propio de una inteligibilidad común donde el orden –lo que hace que el mundo de
la vida cotidiana (nuestra realidad significativamente social) y lo que en ella
sucede tenga continuamente un sentido para nosotros– sería el producto de las
interacciones mutuamente inteligibles de los actores, es decir, una comprensión
general común de nuestras prácticas que implican una perspectiva recíproca
sobre los oee del mundo de la vida
cotidiana. Sin embargo, incluso si aceptamos esta idea, ¿cómo es posible que
este orden social (un mundo previsible, producto de nuestras interacciones) no
sea cuestionado todos los días?, ¿cómo es posible que este orden nos parezca
coherente, que tenga un sentido que hay que preservar, como un orden natural?
En nuestra vida cotidiana, nuestras interacciones siempre se enmarcarían en un
número limitado de posibilidades, lo que significaría que, por ejemplo, aunque
pudiéramos inventar todos los días –y durante toda nuestra vida– una forma
diferente de saludar, nos limitaríamos a tres o cuatro, y esto en todo orden de
acciones cotidianas. ¿Cómo y por qué este orden natural de las cosas social
toma consistencia y se perpetúa? 


Si como hemos explicado algunos
párrafos antes, comprendemos nuestra vida cotidiana de manera típica, es decir,
en forma de “habituación”[bookmark: _ftnref89]89
–como rutina–, sería en parte debido a una especie de economía de energía,
como nos dice Alfred Schütz –ya que no tendríamos que preguntarnos todas las
mañanas cómo saludar a nuestro cónyuge ni reinventar continuamente todas
nuestras acciones e interacciones cotidianas tipificadas–, pero sobre todo
porque sin esta habituación rutinaria seríamos incapaces de anticipar
los comportamientos de nuestros semejantes y, por lo tanto, seríamos incapaces
de hacer inteligibles sus acciones a nuestros ojos y viceversa.


Sería en este proceso de habituación
de nuestras interacciones –según el constructivismo fenomenológico de
Berger y Luckmann– donde se encontraría el embrión del surgimiento y el
mantenimiento del orden social en nuestra vida cotidiana. Examinemos y
desarrollemos esta propuesta con más detalle. Lo que en un primer momento no
serían más que simples rutinas compartidas, si se prolongan regularmente a
través del tiempo –como solución a un problema determinado–, pueden adquirir
progresivamente la forma de secuencias preestablecidas de uso del tiempo,
restringiendo así la elección de las posibilidades y liberando a los actores
del peso de las decisiones, permitiéndoles enmarcar ciertas situaciones
cotidianas según definiciones predeterminadas y ajustar sus acciones en
consecuencia. En este marco, la habituación sería el preludio de la institucionalización,
la cual –en sentido amplio– “se manifiesta cada vez que tipos de actores
realizan una tipificación recíproca de acciones habituales”[bookmark: _ftnref90]90 y
donde “cada una de estas tipificaciones es una institución”,[bookmark: _ftnref91]91 y la
institución misma tipifica tanto a los actores como a las acciones
individuales. Esto supondría que estas tipificaciones, hechas por los actores,
serían siempre compartidas y accesibles a los miembros del grupo en cuestión,
ya que como bases de la institución deben ser recíprocas para que la
institución pueda surgir. Este proceso institucionalizante –de nuestras
tipificaciones recíprocas– enmarcaría nuestras acciones en modelos
predeterminados de conducta, imprimiéndoles límites que nos indicarían hasta
dónde –y hacia dónde– pueden llegar nuestras acciones, así como la forma en que
estas deben desarrollarse. De esto se deduce, como podemos apreciar, que el
control social sería una característica propia de las instituciones, donde como
nos dice Frédéric Tellier: “El mundo social es un universo de objetivaciones,
un universo de situaciones típicas –enviar una carta, pedir un libro en la
biblioteca, comprar un billete de tren– a las que me adapto mediante conductas
típicas adecuadas, adquiridas de una vez por todas”.[bookmark: _ftnref92]92


Por supuesto, este proceso en el que
las tipificaciones se institucionalizan no sería fruto de una generación
espontánea, sino que se produciría dentro de un proceso histórico
determinado y compartido, es decir, una “situación social prolongándose en el
tiempo”.[bookmark: _ftnref93]93
Sin embargo, si hablamos de una situación social que se prolonga en el tiempo,
equivaldría a hablar de transmisión y por lo tanto, de formas de hacer
tipificadas que se transferirían de generación en generación. ¿Cómo entonces
estas interacciones tipificadas pueden mantener su orden de sentido –o
su sentido en general– para las nuevas generaciones de actores que no han
vivido el proceso de génesis de estas instituciones? Por supuesto, estas nuevas
generaciones pueden tener la presunción de que una acción instituida x debe realizarse de una manera
determinada por una razón u otra, pero el sentido primero –o último– de por qué
se hace esta acción de una manera determinada –y no de otra– les resultará
impenetrable, ya que se instauró mucho antes de que ellos nacieran. 


Estamos de acuerdo –como
investigadores– con la idea de que desde cierto punto de vista y en un sentido
muy específico, construimos la realidad. Sin embargo, esto no significa
que toda nuestra realidad del mundo de la vida cotidiana –nuestro mundo social
hecho de interacciones– se recree integralmente y de manera significativa en
cada lugar y en cada momento. Más bien, hacemos nuestra la idea –retomada de
Claude Javeau, quien a su vez retoma de Fernand Braudel– de que nuestro mundo
cotidiano sería el lugar del “cambio sobre un fondo de continuidad y al mismo
tiempo el lugar de la continuidad sobre un fondo de cambio”,[bookmark: _ftnref94]94 como
veremos más adelante en nuestro argumento. Nos hemos desviado, pero solo con el
propósito de explicar mejor esto: para que las nuevas generaciones acepten
estas tipificaciones recíprocas institucionalizadas, que se les presentan como
instituciones a secas, deben dar sentido a algo que ya tenía sentido
pero que, por decirlo de alguna manera, se ha perdido en el camino. Para ello,
los actores reinterpretan las formas de hacer de la institución para, de
alguna manera, explicarla y justificarla a sus propios ojos. Este proceso de
reasignación de significado se llevaría a cabo a través de las fórmulas de
legitimación, que concebirían significados nuevos que se añadirían a los
previamente asignados a dichas instituciones. Aunque estas instituciones se
presenten a las nuevas generaciones como realidades objetivas, casi como hechos
naturales, la legitimación será necesaria para afianzar su autoridad y
validar su verdad, ya que como nos dice Max Weber, “la actividad social, y más
especialmente aún una relación social [lo que hemos llamado interacción]
puede orientarse, por parte de quienes participan en ella, según la
representación de la existencia de un orden legítimo”.[bookmark: _ftnref95]95 


Sería precisamente en el momento en que estas
instituciones se transmiten a las nuevas generaciones –o simplemente a los
nuevos actores recién llegados que no han experimentado directamente el proceso
genético de la institución– y por lo tanto, durante el proceso de
socialización, que adquirirían la consistencia de la que hablábamos unos
párrafos más arriba, es decir, su objetividad. Las reglas de interacción –e
incluso este orden coercitivo– de las instituciones serían interiorizadas como
algo evidente, siendo experimentadas como teniendo una existencia que
iría más allá de los actores, como si poseyeran una realidad en sí
completamente externa a nuestra volición, como un orden reificado. En este
sentido, a los ojos de la nueva generación, este orden institucional
–presente en ciertas interacciones tipificadas recíprocamente– no sería solo una
forma de hacer las cosas, entre muchas otras, sino la única y exclusiva forma
de hacer las cosas. Sin embargo, para que las instituciones puedan ser
socializadas con un significado tan unívoco y explícito es imprescindible que
vayan acompañadas de los procesos de legitimación, ya que en última instancia,
es a través de estos que se construiría el sentido de las cosas del mundo
social, por su dimensión cognitiva y normativa, es decir, a través de las
formas simbólicas que permitirían su conocimiento –práctico y teórico– y que
les darían valor. 


Como nos dicen Berger y Luckmann sobre este tema:
“La legitimación explica el orden institucional al otorgar una validez
cognitiva a sus significados objetivos. La legitimación justifica el orden
institucional al ofrecer una dignidad normativa a sus imperativos prácticos”.[bookmark: _ftnref96]96 En
este sentido, la legitimación no se contentaría con explicar por qué tales
acciones deben ejecutarse, sino que también daría una explicación del por
qué las cosas son lo que son, permitiendo así que los actores compartan una
representación, un sentido y una significación, comunes y recíprocos del mundo.
Sobre este orden institucional Claude Javeau nos propone: 


El orden institucional, que enmarca las tipicidades
reconocidas en un contexto social dado, se impone a los individuos como lo
‘social objetivado’, ante el cual se enfrentan las subjetividades separadas
unas de otras. Este social objetivado es lo que encontraríamos en el Otro
generalizado de George Herbert Mead o en el superyó de Sigmund
Freud. Aunque sea inculcado por ‘otros significativos’ singulares para el
individuo durante su socialización primaria (que socializaciones secundarias
posteriores podrán perfeccionar o, a veces, deshacer), el orden institucional
inevitablemente adquiere los colores del anonimato. Frente al ‘Yo’, más allá de
algunos ‘Tú’ y otros ‘Vosotros’, se constituye para el actor un ‘Uno’, que
aparece ante él en forma de tipos, a cuya permanencia contribuye al integrarlos
en su Mitwelt y al orientar sus acciones hacia ellos.[bookmark: _ftnref97]97


Si como mencionábamos algunos párrafos atrás,
la institución misma tipifica tanto a los actores como a las acciones
individuales, esto significaría que en un marco institucional de
interacción ya no nos enfrentaríamos a individuos, sino a actores tipificados
que actúan de manera típica.[bookmark: _ftnref98]98
Esto se designaría en el marco conceptual del interaccionismo simbólico de
George Herbert Mead como “toma de roles”.[bookmark: _ftnref99]99 Estos
roles serían tipificaciones de formas de acción desligadas de un
personaje en particular que condensarían un conjunto de percepciones
socialmente valoradas, reglas sociales que definen modelos predefinidos de
conducta, canalizando en una dirección determinada un conjunto de acciones y
estandarizando y especializando sus comportamientos de modo que sean mutuamente
inteligibles para los actores.[bookmark: _ftnref100]100
En este sentido, cualquier rol podría ser ejecutado y reanudado, al menos
potencialmente, por un actor común, solo si la conducta
institucionalizada que representa ese rol ya forma parte del acervo social de
conocimientos compartidos –sociales– que el actor posee. Dicho de otra manera,
el rol sería la interiorización de la institución por parte del actor, lo cual
se materializaría en el momento de la ejecución y cumplimiento de dicho rol. El
orden institucional del cual hablaba Claude Javeau, o simplemente el
orden de lo real, se realizaría y se volvería real para el actor
a través de la ejecución de roles, permitiendo que “la institución exista [...]
como una presencia real en la experiencia de los individuos”.[bookmark: _ftnref101]101 Esta
representación de la institución, esta objetivación del orden, que
ocurre durante la ejecución de los roles, no sería la única, ya que también las
objetivaciones lingüísticas la representarían en el marco de la experiencia
cotidiana. Sin embargo, cualquier representación de la institución, aparte de
los roles, carecería de vida, es decir, de realidad para el actor si no se
llevara a cabo como una interacción concreta en el contexto de la experiencia
del mundo de la vida cotidiana. Para explicar esta idea, podemos pensar en la
institución educativa, que estaría representada por un lenguaje educativo,
innumerables teorías sobre la educación, manuales e incluso legitimaciones que
se basarían en disposiciones legales, dado que incluso existen leyes sobre la
educación. Sin embargo, sobre este tema, Berger y Luckmann nos dicen que “todas
estas representaciones derivan su significado continuo e incluso su
inteligibilidad de su uso en conductas humanas que aquí, por supuesto, son
conductas tipificadas en roles institucionales”,[bookmark: _ftnref102]102 que
en nuestro ejemplo específico serían roles en la institución educativa y de los
cuales dependerían todas las demás representaciones de dicha institución.


Por otro lado, es interesante notar que si en la
habituación y tipificación de nuestras interacciones encontramos
el embrión de la institución, también encontraríamos allí el origen de los
roles, dado que este proceso de habituación, según Berger y Luckmann, sería
“endémico a la interacción social”.[bookmark: _ftnref103]103
¿Significaría esto que, finalmente, es simplemente en nuestras interacciones
diarias donde se encuentra la piedra angular del orden de nuestra realidad
social significativa? ¿Es ahí donde, como investigadores, deberíamos dirigir
nuestra mirada para tratar de entender la ilusión de naturalización de un orden
social que, sin embargo, se presenta como real para los actores? La respuesta
es sí... pero también no. Es decir, sí pero siempre teniendo en cuenta que en
esta interacción diaria hay un actor impregnado de un conjunto de conocimientos
socialmente construidos y, por lo tanto, un actor que interpreta un papel en el
cual se articulan las dimensiones macrosociológicas y las experiencias
subjetivas. Sobre este punto, Claude Javeau nos dice: 


Es en las interacciones más elementales, más comunes, que se
elabora y justifica el orden social en su capacidad para ‘mantener unidas la
pluralidad’ de órdenes parciales. Pero, a su vez, es este orden el que enmarca
estas interacciones tanto en su desarrollo más espontáneo como en sus
expresiones más complicadas [...] como una ‘doble hélice’ (la primera,
ascendiendo desde las interacciones hacia las estructuras; la segunda,
realizando el recorrido inverso).[bookmark: _ftnref104]104


Conclusiones: la dialéctica social del mundo de la vida cotidiana


Esta idea, expresada en el título de esta parte de
nuestro artículo –y formulada por Claude Javeau–, nos permite abordar el núcleo
central de esta sección de nuestro desarrollo argumentativo, pero también,
en última instancia, lo que será el corazón de todo este artículo. Lo que hemos
intentado hacer durante este proceso es sintetizar la clásica fórmula
dialéctica de exteriorización e interiorización de nuestro mundo social
significativo, es decir, de nuestra realidad (común) del mundo de la vida
cotidiana, con su intrínseco orden evidente, su evidencia, su familiaridad
y tipicidad, para tratar de describir cómo el actor ordinario
aprehendería/crearía significativamente su realidad diaria. Esta dialéctica
continua de la vida social (de exteriorización e interiorización significativa
de nuestro mundo social) sería propia de las perspectivas constructivistas[bookmark: _ftnref105]105 o,
más bien, de cierto enfoque constructivista, como el constructivismo
fenomenológico de Berger y Luckmann y sus nociones de acervo social de
conocimientos e institución; pero también del constructivismo
estructuralista[bookmark: _ftnref106]106
de Pierre Bourdieu a través de sus conceptos de habitus y campo;
la epistemología genética[bookmark: _ftnref107]107
de Jean Piaget, con su reciprocidad entre estructuras mentales y sociales
(y sus nociones de asimilación y acomodación), o el Jean-Paul
Sartre de Cuestiones de método[bookmark: _ftnref108]108 y su
doble movimiento de interiorización del exterior y exteriorización del
interior.[bookmark: _ftnref109]109
Obviamente, estos enfoques teórico-prácticos no son completamente convergentes
entre sí, ni mucho menos. Tienen enfoques investigativos (sociológico,
psicológico, filosófico) muy distintos, objetos de investigación completamente
diferentes y buscan demostrar cosas muy diferentes. Sin embargo, es
exclusivamente el poder heurístico de esta dialéctica social y su doble
movimiento de interiorización del exterior y exteriorización del interior,
presente en estos diferentes enfoques teóricos para explicar el proceso de
aprehensión/construcción significativa de nuestra “realidad colectiva”,[bookmark: _ftnref110]110 lo
que nos interesa desarrollar aquí, a expensas de un análisis más detallado que
podría, seguramente, revelar más diferencias que convergencias entre cada uno
de estos enfoques. Hacer una sociogénesis de las ideas constructivistas o
recrear una secuencia o hilo conductor teórico/histórico entre cada uno de
estos autores y sus respectivos movimientos no es el objetivo aquí. Nos
limitaremos, en cambio, únicamente a presentar brevemente la fórmula dialéctica
de exteriorización e interiorización del mundo social, común a los
enfoques que acabamos de citar y describir los puntos sobresalientes que nos
parecen particularmente importantes y que, de una manera u otra, han guiado
nuestra comprensión y descripción del proceso de constitución significativa del
mundo de la vida cotidiana, “mundo de significaciones socialmente elaboradas y
transmitidas”[bookmark: _ftnref111]111
que los sujetos-actores designan como la realidad.


En el doble movimiento de la dialéctica social,
encontramos conjuntamente dos tipos de exteriorizaciones, que podríamos
entender también como materializaciones o construcciones: por un
lado, los productos de las elaboraciones realizadas por nuestros predecesores y,
por otro lado, procesos en constante reestructuración significativa. En este
sentido, la realidad del mundo de la vida cotidiana sería captada por los
actores como construcciones históricas, producidas por mis predecesores, y
elaboraciones diarias (coconstruidas diariamente con mis contemporáneos), que
pueden darse tanto a nivel individual como colectivo. Es durante los procesos
históricos que el sentido y significado de esta realidad cotidiana se
objetivaría e interiorizaría, lo que significa que según la síntesis realizada
por el sociólogo Philippe Corcuff, estas realidades sociales


por un lado, remiten a mundos objetivados: los individuos y
grupos usan palabras, objetos, reglas e instituciones, etc., legados por
generaciones anteriores, los transforman y crean nuevos. Estos recursos
objetivados, y por lo tanto exteriorizados con respecto a ellos, actúan
a su vez como restricciones sobre su acción, al tiempo que ofrecen puntos de
apoyo para esta acción. Por otro lado, estas realidades sociales se inscriben
en mundos subjetivos e interiorizados, constituidos en particular por formas de
sensibilidad, percepción, representación y conocimiento.[bookmark: _ftnref112]112


En este marco, gracias al proceso de
socialización (y sus respectivos aprendizajes), sería posible la interiorización
de los universos exteriores. En este sentido, Berger y Luckmann formulan esta
dialéctica continua de la vida social a través de su explicación del proceso de
institucionalización que se desarrolla en tres fases: una primera de exteriorización,
durante la cual las instituciones se separarían de los individuos que las han
engendrado; una segunda fase de objetivación, por la cual las instituciones
adquieren para los actores una apariencia de realidad objetiva, y una tercera
fase denominada de interiorización, al término de la cual las
instituciones serían interiorizadas por cada actor. En este enfoque, las dos
primeras fases permitirían “subrayar una amplia familia de desviaciones de
sentido, la reificación, a través de las cuales los fenómenos humanos serían
percibidos como hechos no humanos que escapan a su voluntad”.[bookmark: _ftnref113]113
Durante la tercera fase, la de interiorización, el mundo social
objetivado volvería a proyectarse en la conciencia del actor a través de la
socialización –definida como la inducción amplia y coherente de un individuo en
el mundo objetivo de una sociedad o de uno de sus sectores–, permitiéndole la
comprensión y aprehensión del mundo como una realidad ordenada, significativa,
social y evidente.


Para Pierre Bourdieu, este doble movimiento de la
dialéctica de producción del mundo social significativo se expresaría a través
de la conjunción de lo que él llama la historia hecha cuerpo, el habitus,
y la historia hecha cosa, el campo. Según Bourdieu: 


El principio de la acción histórica, ya sea del artista, del
científico, del gobernante, como del obrero o del pequeño funcionario, no es un
sujeto que se enfrenta a la sociedad como a un objeto constituido en la
exterioridad. No reside ni en la conciencia ni en las cosas, sino en la
relación entre dos estados del social, es decir, la historia objetivada en las
cosas, en forma de instituciones, y la historia encarnada en los cuerpos, en
forma de este sistema de disposiciones duraderas que llamo habitus. El cuerpo
está en el mundo social, pero el mundo social está en el cuerpo. Y la
incorporación de lo social que realiza el aprendizaje es el fundamento de la
presencia en el mundo social que presuponen la acción socialmente exitosa y la
experiencia ordinaria de este mundo como algo natural.[bookmark: _ftnref114]114


En este enfoque, como podemos apreciar, Bourdieu
intentaría pensar conjuntamente las lógicas de apropiación de las reglas
sociales (la interiorización de la exterioridad) y las acciones de los
individuos una vez incorporadas estas reglas (la exteriorización de la
interioridad), explicando así esta “experiencia ordinaria de este mundo como
algo natural”[bookmark: _ftnref115]115
a través de la relación entre su noción de habitus y lo que él llama un campo.
Este último, en su enfoque, aparecería como un espacio social que tendría
cierta independencia respecto al espacio social global e implicaría de parte de
los actores que se encuentran en él una ilusio, es decir, una serie de
creencias sobre las formas de ver y actuar dentro de un campo. A través de
estos dos conceptos, Bourdieu intenta dar cuenta, e insiste, en esta doble
naturaleza de lo social, tanto en su estado incorporado como en su estado
objetivado, subrayando que un habitus constituido solo tendría sentido
dentro de un contexto social específico: 


Y cuando el habitus entra en relación con un mundo
social del cual es producto, es como un pez en el agua y el mundo le aparece
como algo natural […]. Es porque me ha producido, porque ha producido las
categorías que le aplico, que me aparece como algo natural, evidente […].
El habitus, siendo lo social incorporado, está ‘en casa’ en el campo que
habita, que percibe de inmediato como dotado de sentido e interés.[bookmark: _ftnref116]116


 


Si el mundo social tiende a ser percibido como
evidente […] es porque las disposiciones de los agentes, su habitus, es decir,
las estructuras mentales a través de las cuales comprenden el mundo social, son
en su mayor parte producto de la interiorización de estructuras del mundo
social.[bookmark: _ftnref117]117


Recapitulando y para concluir, podemos utilizar una
metáfora topológica que ilustra la dialéctica de exteriorización e
interiorización de nuestro mundo social y la aprehensión/construcción de
nuestra realidad significativamente común en el mundo de la vida cotidiana.
Para esta metáfora, utilizaremos la imagen de la cinta de Möbius,[bookmark: _ftnref118]118
compuesta por una cinta –con dos caras– cerrada en sí misma después de un medio
giro; tiene solo una cara y un solo borde. En este sentido, si llamamos exteriorización/construcción
e interiorización/aprehensión a las dos caras inicialmente opuestas,
observamos que se pasa de una a otra a medio camino sin ningún salto ni ruptura
total, ya que no puede haber ningún quiebre dentro de la continuidad significativa
que aquí es fundamental. Si en las rutinas de las interacciones más simples y
cotidianas de los actores se articula el orden de sentido/significado y
la inteligibilidad común del mundo social (primera cara), a través de un
movimiento progresivamente reversible, este orden de sentido pasaría al
otro lado (segunda cara) y regresaría al actor en forma de “sus ‘armazones’ que
envuelven todas las acciones e interacciones, lo que la sociología clásica
llamó ‘instituciones’”,[bookmark: _ftnref119]119
es decir, como estructura (realidad) objetiva. Las dos caras –de
esta cinta de Möbius de la dialéctica social– se convertirían en una sola
cuando el actor aprehende el mundo a través del prisma de un conjunto de
conocimientos socialmente construidos que ha interiorizado y asimilado no
como una segunda naturaleza, sino como su verdadera y propia naturaleza. Esta única
cara de interiorización/exteriorización de la cinta se
materializaría cuando reactivamos y actualizamos el orden de
sentido/significado –presente en nuestro acervo social de conocimientos–
frente a nuestra experiencia diaria del mundo, renegociando y confirmando así
nuestra interpretación típica de nuestra realidad significativa.


Glosario básico de conceptos de sociología fenomenológica schutziana
utilizados en este artículo


Apercepción:
La interpretación espontánea de la percepción sensorial en términos de
experiencias pasadas y de conocimientos previamente adquiridos sobre el objeto
percibido.


Aprehensión:
La captación mental no solo de percepciones sino también de recuerdos y actos
imaginarios.


Actitud:
Una postura general, o posición, adoptada hacia importantes esferas de la vida
y del interés, incluyendo un “estilo” particular de pensamiento, por ejemplo:
la actitud del sentido común o la actitud científica.


Actitud
natural: La postura mental que adopta una persona en el seguimiento espontáneo
y rutinario de sus asuntos cotidianos y que constituye la base de su
interpretación del mundo de la vida como un todo en sus múltiples aspectos. El
mundo de la vida es el mundo de la actitud natural. En él, las cosas se asumen
como evidentes.


Comprensión:
Comprender significa, en general, captar el sentido de algo. Lo que se
comprende es significativo. La comprensión es la base de toda intersubjetividad
interactiva. Las personas interactúan exitosamente en función del nivel de
comprensión recíproca (al menos en el grado en que esta comprensión sea
relevante para sus objetivos actuales) de sus motivos, intenciones, etcétera.
La comprensión es “la forma de experiencia del conocimiento de sentido común de
los asuntos humanos” (citando a Schütz). La comprensión sociológica es el
resultado de una interpretación subjetiva por parte del sociólogo de los
fenómenos de la conducta humana que estudia. Como tal, pertenece al ámbito
objetivo del método sociológico y de la teoría interpretativa.


Conocimiento:
Para una persona en la vida cotidiana el conocimiento es todo aquello que
considera como tal. Se relaciona esencialmente con cuestiones prácticas y
consiste frecuentemente en recetas sobre diversos tipos de conductas y
actividades. El conocimiento de sentido común puede variar desde una cuasiexperticia
hasta un nivel extremadamente vago e impreciso. Todo lo que una persona sabe,
en su totalidad, constituye su acervo de conocimiento. Como totalidad, este
acervo es incoherente, inconsistente, no sistemático y solo parcialmente claro.
Es útil para la consecución de sus objetivos mientras sus recetas produzcan
resultados satisfactorios y ofrezcan explicaciones adecuadas. En contraste, el
conocimiento filosófico o científico tiene un interés puramente intelectual y
está sujeto a controles, al principio de coherencia y homogeneidad, etcétera.


Constitución:
El término se refiere a la constitución de los objetos de pensamiento (cogitata)
y al proceso de clarificación del sentido, al establecimiento del contexto
significativo, así como a la movilización del conocimiento previo respecto a
los objetos específicos de la vida consciente en curso. Es un proceso
acumulativo en el que los resultados cognitivos de las experiencias repetidas
del “mismo objeto” se sedimentan en la mente.


Eidos:
Las características “esenciales” o generales de cualquier objeto perceptible en
contraste con sus aspectos empíricos cambiantes. Pertenece a la esfera de los
significados, en la que se constituyen los objetos de percepción y de
cogitación.


Epojé:
La suspensión de la creencia en las características ontológicas de los objetos
experimentados. Cada dominio elemental de la experiencia humana (vida
cotidiana, ciencia, etcétera) tiene su epojè particular.


Evidencia:
Lo que, a la luz de las experiencias y conocimientos acumulados por una
persona, aparece como verdadero sin cuestionamiento.


Experiencia:
El punto de partida elemental de todas las reflexiones fenomenológicas es la
experiencia en su esencia actual o inmediatamente vivida, es decir, el flujo
espontáneo de una corriente de experiencia subjetiva en la que vive el
individuo y que como corriente de conocimiento, incluye asociaciones
espontáneas, trazas mnémicas, etcétera, de otras experiencias previas. La
experiencia se convierte en subjetivamente significativa solo mediante un acto
de reflexión en el que una experiencia actual por esencia es retrospectivamente
captada conscientemente y constituida cognitivamente. En el curso de su vida,
una persona establece un acervo de experiencias que le permite definir las
situaciones en las que se encuentra y orientar su conducta en ellas.


Idealización:
Un principio general que surge de los distintos tipos de experiencias pasadas y
que expresa las expectativas confiadas respecto a las experiencias futuras. Por
ejemplo, con la idealización en el modo de “puedo hacerlo de nuevo”, se
manifiesta la confianza en la fiabilidad y estabilidad del mundo de la vida
cotidiana.


Intencionalidad:
La característica más fundamental de la conciencia: siempre es conciencia de
algo, está orientada hacia algo y, a su vez, es “determinada por el objeto
intencional en función del cual es una conciencia” (citando a Schütz). El
objeto intencional es, entonces, el objeto intencionado, hecho significativo
por el individuo y objeto de una atención aperceptiva y cognitiva. Todo acto
mediante el cual una persona experimenta un objeto, ya sea físico o ideal, es
un acto intencional. Por este acto, el objeto mismo es constituido
cognitivamente.


Intersubjetividad:
Una categoría que, en general, se refiere a aquello que es (especialmente en
términos cognitivos) común a diferentes individuos. En la vida cotidiana, una
persona asume la existencia de otras personas como algo evidente. Razonan y
actúan bajo la hipótesis de que estas otras personas son fundamentalmente como
ellas, dotadas de conciencia y voluntad, deseo y emociones. La mayor parte de
las experiencias de vida de una persona confirma y refuerza la convicción de
que, en principio y bajo circunstancias normales, las personas en contacto unas
con otras se comprenden al menos en el nivel necesario para mantener una
relación. Los fenomenólogos han planteado el problema de la intersubjetividad.


Poner
entre paréntesis: Un dispositivo metodológico propio de la investigación
fenomenológica, que consiste en un esfuerzo deliberado por dejar de lado todos
los juicios ontológicos sobre la “naturaleza” y la esencia de las cosas,
eventos, etcétera. Así, la “realidad” de las cosas y eventos no se cuestiona,
pero se “pone entre paréntesis”. Este procedimiento convierte los procesos
mentales de experimentación en el tema central de la fenomenología.


Mundo:
El término se refiere a la experiencia subjetiva y la comprensión. Es, en
primer lugar, el mundo de alguien, es decir, el individuo que lo experimenta
concretamente y, luego, el mundo de una esfera de experiencia más o menos
específica. En el sentido directamente subjetivo, un mundo es la totalidad de
una esfera de experiencia tal como es vista y comprendida por un individuo
específico en un momento particular y bajo circunstancias específicas. Todo
individuo puede vivir sucesivamente, alternativamente o de manera ocasional en
un número indeterminado de mundos: el mundo de la vida, el mundo del juego y de
la pretensión, el mundo de los sueños, etcétera. La aplicación del término mundo
a estas múltiples esferas de experiencia está justificada subjetivamente en el
sentido de que para el individuo que experimenta la esfera en la que se
encuentra en ese momento, esta constituye efectivamente la totalidad del mundo.
Objetivamente, para el sociólogo fenomenológico, cada esfera es limitada y
posee una pertinencia meramente relativa. Por ello, prefiere denominarla
“provincia limitada de significación”.


Mundo
de la vida cotidiana: La esfera total de las experiencias de un individuo que
está circunscrita por los objetos, personas y eventos encontrados durante la
búsqueda de los objetivos pragmáticos cotidianos. Es un mundo en el cual la
persona está “plenamente consciente” y que se presenta como la realidad suprema
de su vida.


Objetividad:
La posición mental del espectador desinteresado. Fundamentalmente, el punto de
vista objetivo es el del observador desinteresado.


Reducción
fenomenológica: El procedimiento fundamental del método fenomenológico. A
través de la “puesta entre paréntesis” de todos los juicios sobre la naturaleza
ontológica de los objetos percibidos, etcétera, y sin tener en cuenta su
unicidad, lo que se da en la experiencia cognitiva se reduce a lo “esencial” de
su forma.


Sentido:
El sentido de una experiencia se establece, retrospectivamente, mediante
interpretación. El sentido subjetivo es el significado que una persona atribuye
a sus propias experiencias y acciones. El sentido objetivo es el significado
atribuido por un observador a la conducta de otra persona. Toda conducta humana
aparece en un contexto de significación subjetiva. La autointerpretación
significativa de la conducta consiste en relacionar experiencias específicas
con otras experiencias, a la luz de los intereses y motivos implicados. Por
contraste, la interpretación de la conducta de otra persona concreta consiste
en relacionar la conducta observada con un contexto objetivo de significación,
constituido por concepciones generales preestablecidas y tipificadas.


Subjetividad: En su sentido inmediato, el término se refiere
exclusivamente a las experiencias, reflexiones, motivos, etcétera, de un
individuo concreto. En un sentido estricto, el sentido subjetivo inherente a la
conducta siempre es el sentido que la persona que actúa atribuye a su propia
conducta. Esto incluye sus motivos, es decir, tanto sus razones para actuar
como sus objetivos, sus planes inmediatos o de mayor alcance, su definición de
la situación y de otras personas, su concepción de su propio rol en la
situación dada, etcétera. La verdadera subjetividad debe distinguirse del punto
de vista subjetivo de los sociólogos observadores, quienes consideran que las
significaciones subjetivas son factores cruciales en todas las relaciones
interactivas estudiadas. Al ocuparse de ellas, utilizan marcos de referencia
específicos, es decir, conjuntos de conceptos objetivos que se refieren a la
subjetividad de la conducta humana. Metodológicamente, estos conceptos no
difieren de ninguna manera de aquellos adoptados desde el punto de vista
objetivo. La diferencia radica en el sujeto y el procedimiento mediante el cual
se obtiene la información sociológica. La única fuente directa de información
subjetiva es el propio individuo observado. La aplicación de un marco de
referencia objetivo correspondiente al punto de vista subjetivo conduce al
análisis sociológico de la información subjetiva recopilada y lleva a la
interpretación subjetiva de los fenómenos sociales.





  










[bookmark: _ftn1]1 “[…] Alfred Schütz, hace una propuesta sustentada en la fenomenología y
la teoría de la acción social de Max Weber. Al tener el postulado
epistemológico de que en la conciencia del sujeto aparece el objeto y que,
metodológicamente, el mundo social es un espacio intersubjetivo donde los
sujetos interactúan y que es posible dar cuenta de su ‘existencia’, es posible
conocer un objeto. Esto es así porque se tienen acervos comunes que se
encuentran distribuidos desigualmente, pero lo suficientemente integrados para
interactuar. Aunque hay otros ‘mundos’, por ejemplo, […] la fantasía, la
mitología, la religión, estos aún están supeditados al mundo intersubjetivo que
podría llamarse real. En el caso de esta perspectiva aplicada a la
investigación social, es no dar por sentado la existencia real, ya que este
mundo es una construcción entre las acciones de sus agentes. Lo que se ve es la
exteriorización de la conciencia de los sujetos de forma manifiesta y latente”.
Alberto Arellano Ríos (coord.), “Estudio introductorio”, en Observar,
comprender e interpretar. Aproximaciones al estudio de lo
social (Zapopan: El Colegio de
Jalisco, 2024), 21.







[bookmark: _ftn2]2 Alfred Schütz, Le chercheur et le quotidien (París: Méridiens
Klincksieck, 2008).







[bookmark: _ftn3]3 “Berger y
Luckmann plantean dos tesis fundamentales: La realidad es construida
socialmente, y la sociología del conocimiento debe analizar los procesos
mediante los cuales esta se genera. La realidad, el mundo social que
conocemos y percibimos como evidente, es el producto objetivado de la actividad
humana a lo largo de la historia. Sin embargo, percibimos este mundo como algo
externo, de la misma manera que el mundo natural. ¿Qué papel desempeña el
conocimiento en nuestra percepción de este mundo como natural y evidente? Ellos
responden partiendo de una descripción de la vida cotidiana basada en los
trabajos del sociólogo y fenomenólogo Alfred Schütz. De esta descripción
emergen varias proposiciones importantes: La vida cotidiana es la realidad
soberana. Comparto la significación de este mundo con los demás. La tipificación
es la herramienta de conocimiento del mundo. El lenguaje permite la transmisión
de las tipificaciones. Estos elementos permiten comprender el proceso de
construcción social de la realidad. Este proceso consta de tres momentos: externalización,
objetivación e internalización, los cuales están vinculados dialécticamente
entre sí. Los autores resumen este proceso con las siguiente formula: La
sociedad es una producción humana. La sociedad es una realidad objetiva. El
hombre es una producción social”. Xavier Molenat, La sociologie (París:
Seuil, 2009), 98-99. 







[bookmark: _ftn4]4 Peter Berger y Thomas Luckmann, La construction sociale de la
réalité (París: Armand Colin, 2010).







[bookmark: _ftn5]5 Nathalie
Zaccaï-Reynners, Le monde de la vie. 2. Schütz et Mead (París: Les
Éditions du Cerf: 1996), 41.







[bookmark: _ftn6]6 “Lo
cotidiano es ese ‘social’ visto desde la perspectiva de los propios individuos,
aquello que se ha convenido en llamar los ‘actores’. La orientación aquí es, lo
admito, claramente fenomenológica”. Claude Javeau, La Société au jour le
jour. Écrits sur la vie quotidienne (Bruselas: La Lettre Volée, 2003), 39.







[bookmark: _ftn7]7 Phillipe
Corcuff, Les nouvelles sociologies (París: Armand Colin, 2009), 17.







[bookmark: _ftn8]8 “Podemos
atrevernos a sugerir que el hombre en la actitud natural también utiliza una
epojé específica, que, por supuesto, es muy diferente de la del fenomenólogo.
No suspende su creencia en el mundo exterior y en sus objetos, sino que, al
contrario, suspende toda duda sobre su existencia. Lo que pone entre paréntesis
es la duda de que el mundo y sus objetos puedan ser diferentes de cómo le
aparecen. Proponemos llamar a esta epojé la epojé de la actitud natural”.
Schütz, Le chercheur, 127.







[bookmark: _ftn9]9 “[…] en
la actitud natural de la vida cotidiana se presupone sin discusión lo
siguiente: a) la existencia corpórea de otros hombres; b) que esos
cuerpos están dotados de conciencias esencialmente similares a la mía; c) que
las cosas del mundo externo incluidas en mi ambiente y en los de mis semejantes
son las mismas para nosotros y tienen fundamentalmente el mismo sentido; d) que
puedo entrar en relaciones y acciones recíprocas con mis semejantes; e) que
puedo hacerme entender por ellos (lo cual se desprende de los supuestos
anteriores); f) que un mundo social y cultural estratificado está dado
históricamente de antemano como marco de referencia para mí y mis semejantes,
de una manera, en verdad, tan presupuesta como el ‘mundo natural’; g) que,
por lo tanto, la situación en la que me encuentro en todo momento es solo  en
pequeña medida creada exclusivamente por mí”. Alfred Schütz y Thomas Luckmann,
Las estructuras del mundo de la vida (Buenos Aires: Amorrortu, 2009),
26-27.







[bookmark: _ftn10]10 Stéphan
Galetic, “Théorie et pratique chez William James”, Bulletin d'Analyse
Phénoménologique iv,
núm. 3 (2008): 73.







[bookmark: _ftn11]11 “Al
hablar de un ‘tipo de tensión de la conciencia’, Schütz quiere decir que en el
mundo de la vida cotidiana, tengo una plena conciencia, una plena atención a la
vida. Es esta atención la que delimita el segmento del mundo pragmáticamente
pertinente, así como los elementos a seleccionar en mi reserva de experiencia,
que designa la sedimentación de todas nuestras experiencias en forma de tipos”.
Sébastien Laoureux, “Du pratique au théorique : La sociologie phénoménologique
d’Alfred Schütz et la question de la coupure épistémologique”, Bulletin
d'Analyse Phénoménologique iv,
núm. 3 (2008): 174.







[bookmark: _ftn12]12 “[…] el
acento de realidad se apoya en la armonía entre las experiencias y un estilo
específico de vivencia, es decir, un estilo cognoscitivo”. Schütz y Luckmann, Las
estructuras, 44.







[bookmark: _ftn13]13 Para
Schütz, el Alter Ego se presenta al actor como una demostración práctica de un
ser idéntico a él con el cual comparte un mundo intersubjetivo conocido como el
mundo del yo, en el cual cohabitan sus predecesores, contemporáneos y
sucesores, que se reúnen bajo una estructura social organizada que da lugar al
orden social. Schütz, Le chercheur, 127.







[bookmark: _ftn14]14 “El
conocimiento de sentido común es el que comparto con otros en la rutinas
normales y auto-evidentes de la vida cotidiana”. Así, “el sentido común
encierra innumerables interpretaciones precientíficas y cuasi-científicas sobre
la realidad cotidiana, a la que da por establecida. Si vamos a describir la
realidad del sentido común, tendremos que referirnos a estas interpretaciones,
así como también tendremos que tomas en cuenta su carácter de presupuesto; pero
lo hacemos colocándolo entre paréntesis fenomenológicos”. Berger y Luckmann, La
construction, 71, 75.







[bookmark: _ftn15]15 “El
hecho social [...] como variante de una única vida de la que la nuestra también
forma parte, y que todo otro es para nosotros un otro nosotros mismos”. Maurice
Merleau-Ponty, Signes (París: nrf-Gallimard,
1960), 137. 







[bookmark: _ftn16]16 “El
hecho de que los individuos puedan adquirir la formación lingüística (es decir,
social) del mundo de la vida como base de su concepción del mundo se apoya en
la tesis general de las perspectivas recíprocas”. Schütz y Luckmann, Las
estructuras, 75.







[bookmark: _ftn17]17 Peter
Winch, L’Idée d’une science sociale et sa relation à la philosophie
(París: Gallimard, 2009).







[bookmark: _ftn18]18 “Si yo
estuviera ahí, donde está él ahora, entonces yo experimentaría las cosas en la
misma perspectiva, distancia y alcance que él. Y si él estuviera aquí donde
estoy yo ahora, él experimentaría las cosas desde la misma perspectiva que yo”.
Schütz y Luckmann, Las estructuras, 74.







[bookmark: _ftn19]19 “Él y yo
aprendemos a aceptar como dado el que las variaciones en la aprehensión y
explicación que resultan de las diferencias entre mi situación biográfica y la
suya carecen de importancia para mis objetivos prácticos presentes y para los
suyos, para los nuestros. Así, yo y él, nosotros, podemos actuar y
comprendernos mutuamente como si hubiéramos experimentado de un modo idéntico,
y explicitado los Objetos –y sus propiedades– que están efectiva o
potencialmente a nuestro alcance. Y aprendemos a aceptar como dado que podemos
en principio obrar de esta manera, es decir, aprendemos no solo que el mundo
que hemos experimentado en común está socializado, sino también que el mundo
que el mundo que aún me falta por experimentar es, en principio, socializable”.
Schütz y Luckmann, Las estructuras, 75.







[bookmark: _ftn20]20 Berger y
Luckmann, La construction, 77.







[bookmark: _ftn21]21 Schütz y
Luckmann, Las estructuras, 89.







[bookmark: _ftn22]22 Winch, L’Idée
.







[bookmark: _ftn23]23 Schütz, Le
chercheur, 206.







[bookmark: _ftn24]24 Schütz, Le
chercheur, 184.







[bookmark: _ftn25]25 Claude
Javeau, Sociologie de la vie quotidienne (París: puf, 2003), 39.







[bookmark: _ftn26]26 Jean
Piaget, La psychologie de l’intelligence (París: Armand Colin, 2012),
167-169.







[bookmark: _ftn27]27 “La
intersubjetividad no es un problema de constitución a resolver dentro de la
esfera trascendental, sino un dato del mundo de la vida”. Laoureux, “Du
pratique”, 169-188.







[bookmark: _ftn28]28 “La
realidad de la vida cotidiana no solo está llena de objetivaciones, sino que es
posible únicamente por ellas. Estoy rodeado todo el tiempo de objetos que
‘proclaman’ las intenciones subjetivas de mis semejantes […]”. Berger y
Luckmann, La construction, 91.







[bookmark: _ftn29][29]
“Este acervo de conocimientos sería el resultado de frecuentaciones más o menos
regulares de los diferentes contextos en los cuales el sujeto cognitivo ha
tenido que actuar, adaptarse y establecer relaciones con su entorno o con las
instituciones de su medio social. Las recurrencias eventuales y la regularidad
de las prácticas así aprendidas terminan por constituir un repertorio de
creencias, representaciones y saberes prácticos sobre los cuales el sujeto
regula sus comportamientos y sus conductas cognitivas”. Cédric
Cagnat, La construction collective de la réalité (París: L’Harmattan,
2004), 149.







[bookmark: _ftn30]30 El
fenomenólogo no niega la existencia del mundo externo, pero para analizarlo,
debe suspender la creencia en su existencia: pone el mundo entre paréntesis. El
resultado de esta reducción fenomenológica sería el universo de nuestra vida
consciente, el flujo de pensamiento en su totalidad, con todas sus actividades,
todas sus cogitaciones y sus experiencias.







[bookmark: _ftn31]31 Schütz, Le
chercheur, 127.







[bookmark: _ftn32]32 Alfred
Schütz, Estudios sobre teoría social. Escritos ii (Buenos Aires: Amorrortu, 2003), 97-98.







[bookmark: _ftn33]33 “Proceso
durante el cual el individuo adquiere –‘aprende’, ‘interioriza’, ‘incorpora’,
‘integra’– maneras de hacer, pensar y ser que están situadas socialmente”.
Muriel Darmon, La socialisation (Paris: Armand Colin, 2010), 6. 







[bookmark: _ftn34]34 “Toda
interpretación se basa en una reserva de experiencias anteriores, que son
nuestras propias experiencias y las transmitidas por nuestros padres y
maestros. Estas funcionan como un marco de referencia en forma de “conocimiento
disponible”. Schütz, Le chercheur, 105.







[bookmark: _ftn35]35 “[…]
‘una reserva de conocimiento disponible’ constituida sobre la base de nuestras
experiencias anteriores y de aquellas que nos han sido transmitidas durante la
socialización”. Zaccaï-Reynners, Le monde, 24.







[bookmark: _ftn36]36 Pierre
Bourdieu, Le sens pratique (París: Minuit, 1980), 88.







[bookmark: _ftn37]37 “[…]
recetas que permiten dominar los problemas de rutina”. Berger y Luckmann, La
construction, 63.







[bookmark: _ftn38]38 Jean
Piaget, “La psychogenèse des connaissances et sa signification épistémologique”,
en Théories du langage, théories de l'apprentissage, coord. por Massimo
Piatelli-Palmarini (París: Seuil, 1979), 53-64.







[bookmark: _ftn39]39 Jean
Piaget, Problèmes de psychologie génétique (París: Denoël, 1972), 67.







[bookmark: _ftn40]40 “Se
trata de distinguir, gracias a la sociología del conocimiento, lo que pertenece
a la esfera de la sensación de lo que pertenece a la esfera de la
representación –hasta habría que decir de la categorización– que es una
operación compleja que implica una clasificación de la realidad según
imperativos en cierto modo suprasensoriales e incluso supraindividuales. El
intelecto revela sus componentes sociales”. Francis Farrugia, Sociologies.
Histoires et théories (París: cnrs
Éditions, 2012), 130.







[bookmark: _ftn41]41 Michel
Dobry, “L’apport de l’école néophénoménologique”, en Analyse de l'idéologie
tome 2, coord. por Gérard Duprat (París: Galilée, 1983), 103-110.







[bookmark: _ftn42]42 Berger y
Luckmann, La construction, 212.







[bookmark: _ftn43]43 Nathalie
Zaccaï-Reyners, “Fiction et typification”, Methodos 5 (avril 2005), https://doi.org/10.4000/methodos.378.







[bookmark: _ftn44]44 Schütz, Le
chercheur, 24.







[bookmark: _ftn45]45
“‘Tipificar’ significa entonces 1) ‘sintetizar’, reducir el flujo politético a
su cristalización monotética, con siempre esta idea de una pérdida de la
plurivocidad de la experiencia original, y 2) ‘insertar’ este producto en la
red ya constituida de las síntesis previamente realizadas”. Zaccaï-Reyners,
“Fiction et typification”.







[bookmark: _ftn46]46 Schütz, Le
chercheur, 13.







[bookmark: _ftn47]47 “El
lenguaje, que aquí podemos definir como un sistema de signos vocales, es el
sistema de signos más importante de la sociedad humana. […] pero no es posible
intentar hablar de lenguaje hasta que las expresiones vocales estén en
condiciones de separarse del ‘aquí y ahora’ inmediatos en los estados
subjetivos”. Berger y Luckmann, La construction, 93.







[bookmark: _ftn48]48 “Un caso
especial de objetivación, pero que tiene importancia crucial es la
significación, o sea, la producción humana de signos. Un signo puede
distinguirse de otras objetivaciones por su intención explícita de servir como
indicio de significados subjetivos”. Berger y Luckmann, La construction,
91.







[bookmark: _ftn49]49 Berger y
Luckmann, La construction, 92.







[bookmark: _ftn50]50 Se
podría decir que la tipificación conlleva un anonimato en diversos grados.
Cuanto más anónima sea la construcción tipificada, más se separará de lo que
constituye la singularidad de un evento o de una persona. En situaciones donde
el anonimato es total o se acerca a ello, los individuos se vuelven
intercambiables. Dejo de tratar con sujetos cuyo nombre, gustos y deseos
conozco, para tratar con tipos, con actores que desempeñan roles específicos
establecidos por las instituciones que los emplean. Así, “si, en la relación
directa del ‘nosotros’, las mediaciones simbólicas son débilmente tematizadas,
el paso a la contemporaneidad anónima marca un aumento de las mediaciones
simbólicas, en relación inversa con la disminución de la inmediatez”. Paul
Ricœur, Temps et récit. Tome iii
: Le temps raconté (París: Le Seuil, 1985), 166.







[bookmark: _ftn51]51 Schütz y
Luckmann, Las estructuras, 282.







[bookmark: _ftn52]52
Zaccaï-Reyners, “Fiction et typification”. 







[bookmark: _ftn53]53 Aaron
Cicourel, La sociologie cognitive (París: puf, 1979), 59







[bookmark: _ftn54]54 Darmon, La
socialisation, 109.







[bookmark: _ftn55]55 Darmon, La
socialisation, 109.







[bookmark: _ftn56]56 Del Tractatus
logico-philosophicus de Ludwig Wittgenstein tomamos estas dos citas que nos
parecen describir –sucintamente– una cierta visión (que hacemos nuestra) de
cómo el lenguaje se encuentra conectado a la realidad: “Que el mundo sea mi
mundo se muestra en esto: que las fronteras del lenguaje (del único lenguaje
que comprendo) significan las fronteras de mi mundo”; “Plantear la esencia de
la proposición es plantear la esencia de toda descripción, por lo tanto, la
esencia del mundo”. Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus
(París: Gallimard, 2011), [5.62] 36 y [5.4711] 34.







[bookmark: _ftn57]57 Winch, L’Idée,
67.







[bookmark: _ftn58]58 John R.
Searle, La construcción de la realidad social (Barcelona: Paidos, 1995).







[bookmark: _ftn59]59 Searle,
La construcción, 75.







[bookmark: _ftn60]60 “[…] hay
porciones del mundo real, hecho objetivos en el mundo, que son hechos sólo
merced al acuerdo humano. En un sentido, hay cosas que existen sólo porque
creemos que existen […] cosas como el dinero, la propiedad, los gobiernos y los
matrimonios. […] bauticé a algunos de los hechos que dependen que dependen del
acuerdo humano como ‘hechos institucionales’ para distinguirlos de los hechos
no institucionales o ‘brutos’ […] porque para sus existencia requieren
instituciones humanas. Para que este pedazo de papel  sea un billete de cinco
dólares, por ejemplo, tiene que haber la institución humana del dinero”.
Searle, La construcción, 21.







[bookmark: _ftn61]61 Searle, La
construcción, 75.







[bookmark: _ftn62]62 La
noción de reflexividad, utilizada en el sentido que la etnometodología da a
este término, es muy pertinente en este contexto, ya que “designa el hecho de
que el lenguaje es a la vez un elemento de descripción y de construcción de la
vida social; es ‘performativo’ (la enunciación constituye la acción). Una
reformulación reflexiva produce la situación al mismo tiempo que la describe”.
Jean Pierre Delas y Bruno Milly, Histoire des pensées sociologiques (París:
Armand Colin, 2011), 428.







[bookmark: _ftn63]63 Claude
Javeau, “Sociologies du langage”, Raisons politiques 2 (febrero de
2001): 79-87.







[bookmark: _ftn64]64 Berger y
Luckmann, La construction, 97.







[bookmark: _ftn65][65]
Maurice Merleau Ponty, Phénoménologie de la perception (París:
Gallimard, 1976), 495.







[bookmark: _ftn66]66 Ricœur, Temps,
168.







[bookmark: _ftn67]67 “El
mundo social que comprende a los alter ego se organiza en torno al yo, que soy
el centro, en asociados (Umwelt), contemporáneos (Mitwelt), predecesores
(Vorwelt) y sucesores (Folgewelt), lo que me permite instituir, en mis
diferentes actitudes hacia los demás, estas múltiples relaciones”. Schütz, Le
chercheur, 187.







[bookmark: _ftn68]68 Ricœur, Temps,
168. 







[bookmark: _ftn69]69 “En el
tiempo histórico, experimento el presente como resultado de eventos pasados.
[...] Todas estas perspectivas temporales pueden remitirse a un presente vivo:
mi presente actual o anterior, o el de mi semejante con quien estoy relacionado
en un presente originario o derivado”. Schütz, Le chercheur, 119.







[bookmark: _ftn70]70 Ricœur, Temps,
168.







[bookmark: _ftn71]71 Este
tiempo psíquico se fundamentaría en los ritmos fisiológicos del organismo, es
decir, en un tiempo que podríamos llamar biológico, “[…] a la obra en el
crecimiento, los fenómenos internos tales como el sueño, la digestión, la
menstruación femenina, el pulso, el parpadeo, etc.”. Javeau, Sociologie,
11.







[bookmark: _ftn72]72 Javeau, Sociologie,
11.







[bookmark: _ftn73]73 Emile
Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse (París: puf, 1990), 14.







[bookmark: _ftn74]74
Farrugia, Sociologies, 128.







[bookmark: _ftn75]75 Thomas
Luckmann, Conocimiento y sociedad, (Madrid: Trotta, 2008), 61.







[bookmark: _ftn76]76
Farrugia, Sociologies, 128-129.







[bookmark: _ftn77]77
Luckmann, Conocimiento, 60.







[bookmark: _ftn78]78
Durkheim, Les formes, 14.







[bookmark: _ftn79]79 “El
tiempo social, que designa la influencia de las estructuras sociales sobre los
flujos temporales, tal como se descubre en la secuenciación de las unidades de
tiempo, desde el segundo hasta el siglo, la distribución de los tiempos de
actividad (semana) y de descanso (domingo, vacaciones), etc.”. Javeau, Sociologie,
11.







[bookmark: _ftn80]80
“Descubro que el tiempo en la realidad cotidiana es continuo y limitado. Toda
mi existencia en este mundo está ordenada continuamente por su tiempo, está
verdaderamente envuelta en él. […] No puedo invertir a voluntad las secuencias
que ella impone: ‘lo primero es lo primero’ constituye un elemento esencial de
mi conocimiento de la vida cotidiana”. Berger y Luckmann, La construction,
80-81. 







[bookmark: _ftn81]81 “Nací en
una determinada fecha, engresé en la escuela en otra, emprecé a trabajar en mi
profesión en otra, etc. Estas fechas, sin embargo, están todas ‘ubicadas’
dentro de una historia mucho más vasta, y esta ‘ubicación’ conforma
decididamente mi situación”. Berger y Luckmann, La construction, 81.







[bookmark: _ftn82]82 William
Grossin, Pour une science des temps. Introduction à l'écologie temporelle
(Toulouse: Octarès, 1996), 67.







[bookmark: _ftn83]83 Javeau, Sociologie,
14.







[bookmark: _ftn84]84 Javeau,
Sociologie, 12.







[bookmark: _ftn85]85 Este
ejemplo está tomado de Berger y Luckmann, La construction, 81.







[bookmark: _ftn86]86 Frédéric
Tellier, Alfred Schütz et le projet d'une sociologie phénoménologique
(París: puf, 2003), 80-81.







[bookmark: _ftn87]87 “En mi
mundo cotidiano, todo es evidente, todo sigue su curso, todo se desarrolla como
está previsto. No concibo el mundo en el que vivo como resultado de una cierta
construcción de la realidad. Mi mundo es una especie de refugio que me evita
preguntarme cómo vivir, cuestionarme sobre los fundamentos de la conducta
humana. El mundo social en el que vivo se presenta como exclusivo de cualquier
otro”. Tellier, Alfred Schütz, 83.







[bookmark: _ftn88]88 Este
punto de vista fisicista también aparece en las ciencias sociales,
especialmente en Durkheim. Para él, “la vida social debe explicarse no por la
concepción que tienen de ella quienes participan en ella, sino por causas más
profundas que escapan a la conciencia”. Estas cosas profundas son los fenómenos
de asociaciones de los miembros (es decir, la constitución de la sociedad). En
esta perspectiva, el corazón de los fenómenos sociales reside en las formas de
asociaciones humanas. Cfr. Emile Durkheim, “La conception matérialiste de l’histoire-Une
analyse critique de l’ouvrage d’Antonio Labriola. Essais sur la conception
matérialiste de l’histoire”, Revue Philosophique 44 (1897): 645-651.







[bookmark: _ftn89]89 “La
habituación comporta la gran ventaja psicológica de restringir las opciones. Si
bien en teoría pueden existir tal vez una cien maneras de emprender la
construcción de una canoa con ramas la habituación las restringe a una sola, lo
que libera al individuo de la carga de ‘todas esas decisiones’ […] la
habituación torna innecesario volver a definir cada situación paso a paso”.
Berger y Luckmann, La construction, 117.







[bookmark: _ftn90]90 Berger y
Luckmann, La construction, 118.







[bookmark: _ftn91]91 Berger y
Luckmann, La construction, 118.







[bookmark: _ftn92]92 Tellier,
Alfred Schütz, 75.







[bookmark: _ftn93]93 “Es
entonces en el trabajo de la historia, mediante fenómenos de cristalización
(tipificaciones y hábitos) y sedimentación (particularmente, aunque no
exclusivamente, en acervos comunes de conocimientos, como el lenguaje que
nombra la realidad) que las instituciones adquieren cierta solidez y
estabilidad”. Corcuff, Les nouvelles, 54.







[bookmark: _ftn94]94 Javeau, Sociologie,
17.







[bookmark: _ftn95]95 Max
Weber, Économie et Société (París: Plon, 1971), 33.







[bookmark: _ftn96]96 Berger y
Luckmann, La construction, 130, 133.







[bookmark: _ftn97]97 Javeau, 
Sociologie, 48-49.







[bookmark: _ftn98]98 “El
mundo de los simples contemporáneos, al igual que el de los predecesores, está
hecho de una galería de personajes que no son y nunca serán personas. En el
mejor de los casos, el empleado de correos se reduce a un ‘tipo’, a un rol al
que respondo esperando de él una correcta distribución del correo”. Ricœur, Temps,
166-167.







[bookmark: _ftn99]99 Con la
noción de asunción de roles, Mead subraya la dimensión autorreflexiva de
la acción social. La asunción de roles consistiría, en primer lugar, en
reconstruir la perspectiva del otro (el niño sabe lo que su madre espera para
poder satisfacerla) y luego, en un segundo momento, en hacerla suya. Cfr.
George Herbert Mead, Espíritu, persona y sociedad (Buenos Aires: Paidós,
1968). 







[bookmark: _ftn100]100 “Un
universo de discurso, sistema de significados comunes o sociales que el
pensamiento presupone como contexto, se vuelve posible únicamente porque los
individuos adoptan la actitud o las actitudes del otro generalizado hacia sí
mismos”. Mead, Espíritu, 133. 







[bookmark: _ftn101]101 “Las
instituciones también se representan de otra manera. Sus objetivaciones
lingüísticas, desde sus simples designaciones verbales hasta su incorporación
en simbolizaciones altamente complejas de la realidad, también las representan
(es decir, las hacen presentes) en la experiencia”. Berger y Luckmann, La
construction, 147.







[bookmark: _ftn102]102 Berger
y Luckmann, La construction, 147.







[bookmark: _ftn103]103 Berger
y Luckmann, La construction, 147.







[bookmark: _ftn104]104 Javeau,
Sociologie, 52-53.







[bookmark: _ftn105]105
Corcuff, Les nouvelles.







[bookmark: _ftn106]106 “Si
tuviera que caracterizar mi trabajo en dos palabras, es decir, como se hace
mucho hoy en día, aplicarle una etiqueta, hablaría de estructuralismo
constructivista o de constructivismo estructuralista, tomando la
palabra estructuralismo en un sentido muy diferente al que le da la tradición
saussuriana o lévi-straussiana. Por estructuralismo o estructuralista, quiero
decir que existen, en el mundo social mismo, y no solo en los sistemas
simbólicos, lenguaje, mito, etc., estructuras objetivas, independientes de la
conciencia y de la voluntad de los agentes, que son capaces de orientar y de
coaccionar sus prácticas o sus representaciones. Por constructivismo, quiero
decir que hay una génesis social por una parte de los esquemas de percepción,
de pensamiento y de acción que son constitutivos de lo que llamo habitus, y por
otra parte de las estructuras sociales, y en particular de lo que llamo campos
y grupos, especialmente de lo que comúnmente se denomina clases sociales”.
Pierre Bourdieu, Choses dites (París: Minuit, 1987), 147.







[bookmark: _ftn107]107 Jean
Piaget, L’épistémologie génétique (París: puf, 2005).







[bookmark: _ftn108]108
Jean-Paul Sartre, Questions de méthode (Critique de la raison dialectique)
(París: Gallimard, 1986).







[bookmark: _ftn109]109
Corcuff, Les nouvelles, 28.







[bookmark: _ftn110]110 Raymond
Aron, Introduction à la philosophie de l’histoire, Essai sur les limites de
l’objectivité historique (París: Gallimard, 1986), 76.







[bookmark: _ftn111]111 Zaccaï-Reynners, Le monde, 41. 







[bookmark: _ftn112]112 Corcuff, Les nouvelles, 16-17.







[bookmark: _ftn113]113 Berger
y Luckmann, La construction, 21.







[bookmark: _ftn114]114 Pierre
Bourdieu, Leçon sur la leçon (París: Minuit, 1982), 38







[bookmark: _ftn115]115
Bourdieu, Leçon, 38.







[bookmark: _ftn116]116 Pierre
Bourdieu y Loïc Wacquant, Réponses (París: Le Seuil, 1992), 103.







[bookmark: _ftn117]117
Bourdieu, Choses, 155.







[bookmark: _ftn118]118 En
topología, la cinta de Möbius (también llamada banda de Möbius o anillo de
Möbius) es una superficie compacta cuyo borde es homeomorfo a un círculo. En
otras palabras, solo tiene una cara a diferencia de una cinta clásica que tiene
dos. Tiene la particularidad de ser reglada y no orientable. Esta superficie
fue descrita independientemente en 1858 por los matemáticos August Ferdinand
Möbius (1790-1868) y Johann Benedict Listing (1808-1882). El nombre del primero
fue retenido gracias a un informe presentado en la Academia de Ciencias de
París. También se encuentran las denominaciones de banda, anillo
o cinturón de Möbius, que a veces se escribe “Moebius” o “Moëbius”.







[bookmark: _ftn119]119 Javeau,
La société, p. 41.









  
    Table of Contents

    
      	
        Start
      

    

  
  
    Landmarks

    
      	
        Table of Contents
      

    

  

OEBPS/Images/image002.png








OEBPS/Images/image001.png







